
Esta obra está publicada bajo la licencia CC Reconocimiento- No Comercial - Compartir Igual 4.0

Forma de citar este artículo: Farfán García, A. C. (2024). Negros, pardos, mulatos y zambos en la 
disputa por la calidad – (Gobernación de Guayaquil 1780 – 1820). Historia y Espacio, 20(63), e20213496. 
https://doi.org/10.25100/hye.v20i63.13496

Negros, pardos, mulatos y zambos en la 
disputa por la calidad (Gobernación de 

Guayaquil, 1780 – 1820)
Blacks, browns, mulattos, and zambos in the 

dispute over the quality (Gobernación de Guayaquil, 
1780 – 1820)

Doi: 10.25100/hye.v20i63.13496

Fecha de recepción: 21-01-24. Fecha de aceptación: 20-06-24.

Angie Clara Farfán García
Fundación Museos de la Ciudad, Quito (Ecuador)
Correo electrónico: farfangarciangie@gmail.com, farfangarciaclara@gmail.com
Orcid: 000-0002-4815-8558

https://doi.org/10.25100/hye.v20i63.13496
https://doi.org/10.25100/hye.v20i63.13496
mailto:farfangarciangie@gmail.com
mailto:farfangarciaclara@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-4815-8558
https://crossmark.crossref.org/dialog/?domain=historiayespacio.univalle.edu.co&doi=10.25100/hye.v20i63.13496


2

Negros, pardos, mulatos y zambos en la disputa por la calidad (Gobernación de Guayaquil, 1780 – 1820)
Angie Clara Farfán García

Resumen
El presente artículo analiza las “peticiones de mestizaje” que realizaron negros, 
pardos, zambos y mulatos en la Gobernación de Guayaquil durante los años de 
1770 a 1820. En este escrito demostramos que los peticionarios no únicamente 
buscaron establecer un vínculo con el linaje más próximo a la blanquitud; por el 
contrario, varios individuos buscaron resaltar su origen negro para ser exentos del 
tributo. Argumentamos que la configuración de la diferencia a fines de la época 
colonial en la gobernación de Guayaquil fue un proceso relacional, el cual no 
fue únicamente impuesto desde las normativas, sino también disputado por los 
sujetos coloniales. Particularmente, estas peticiones se dieron en un momento 
de álgido conflicto en el que las milicias Pardas cobraron más importancia en el 
territorio.

Palabras clave: calidad, mestizaje, afrodescendendientes, milicias, Guayaquil, raza.

Blacks, browns, mulattos, and zambos in the 
dispute over the quality (Gobernación de Guayaquil, 

1780 - 1820)
Abstract

This article analyzes the peticiones de mestizaje made by Afro-descendant people in 
the Gobernación de Guayaquil from 1770 to 1820. In this article, we demonstrate 
that Afro-descedant petitioners not only sought to establish a connection with the 
lineage closest to whiteness; on the contrary, several of them sought to emphasize 
their black origin to be exempt from tribute. We argue that the configuration of 
difference at the end of the colonial period in the Government of Guayaquil was a 
relational process, not only imposed by regulations but also contested by colonial 
subjects. In particular, these requests happened during a period of intense conflict 
when the Pardo militias gained more importance in the territory.

Key words: calidad, mestizaje, Afrodescendants, militas, Guayaquil, race. 



3

Historia y Espacio, vol. 20, nº 63. Julio - Diciembre 2024. Cali, Colombia.
ISSN 0120-4661 (Impreso). ISSN 2357-6448 (En línea). Pp. 1 - 35

Angie Clara Farfán García

Negros, pardos, mulatos y zambos en la 
disputa por la calidad (Gobernación de 

Guayaquil, 1780 - 1820)

Introducción 
El 2 de octubre de 1789, Juan Victoriano Carbo, negro natural y vecino del 
pueblo de Daule, se presentó ante las autoridades para solicitar la exención de 
la calidad de tributario1. En su petición, Juan afirma ser hijo legítimo de Juan 
Gregorio Carbo, un negro esclavo, y Rosa Lavayen, una Samba, exenta por lo 
tanto del tributo. Juan asevera que el Administrador del Ramo de Tributos 
cometió el error de incluirlo en las listas de padrones de indios, obligándolo a 
cumplir con el pago del tributo, el cual no le corresponde según sus derechos. 
La petición de Juan se suma a la de muchos individuos en la sociedad colonial 
tardía, quienes abogaron por ser exentos de la calidad de indios. Estas peticiones 
han sido estudiadas como “declaratorias de mestizaje” en la Real Audiencia de 
Quito.

La práctica de declararse mestizo se observa desde 1591, cuando un decreto 
permitió temporalmente a los virreyes de Nueva España y Perú legitimar a 
los mestizos. En la Real Audiencia de Quito, un decreto similar fue expedido 
en 1654, sin embargo, para el año de 1663 se tuvo que solicitar a España la 
legitimación de estos derechos, pues al parecer estos habían caducado2. Entre 
los estudios clave para entender esta práctica se encuentran los trabajos 
de Minchom, Rosemarie Terán, Alexia Ibarra y Maritza Aráuz3. Aunque la 

1	  “N.12 (34), (10) Año 1789. Juan Victoriano Carbo sobre que no se exija por el administrador 
de Tributos este gravamen, respecto a ser de calidad negra. Escribano Guiraldes.”, Archivo 
Histórico del Guayas (AHG Fondo Manuscritos, EP/J, no. 4394, 1789.).

2	  Ann Twinam, Public Lives, Private Secrets: Gender, Honor, Sexuality, and Illegitimacy in Colonial 
Spanish America (Standford: Standford University, 1999), 92. Angie Farfán “El rol de las 
mujeres en la disputa por la calidad a través de las declaratorias de mestizaje (Gobernación 
de Guayaquil, 1770 - 1820)”, Yachasun 8, No. 14 (2024): 2.

3	  Alexia Ibarra Estrategias del mestizaje: Quito a finales de la época colonial. (Quito: Ediciones 
Abya Yala, 2002): 60; Maritza Aráuz. Pueblos indios en la costa ecuatoriana: Jipijapa y Mon-
tecristi en la mitad del siglo XVIII. (Quito: Abya Yala, 2000): 22. Ver también: Aaron Pollack 
“Hacia una Historia Social Del Tributo De Indios y Castas en Hispanoamérica. Notas En 



4

Negros, pardos, mulatos y zambos en la disputa por la calidad (Gobernación de Guayaquil, 1780 – 1820)
Angie Clara Farfán García

mayoría de estos estudios se han centrado en las peticiones de hombres que se 
declararon mestizos para evitar el tributo indio, menos de ellos se han enfocado 
en peticiones como la de Juan Victoriano Carbo, quien resalta sus orígenes 
africanos para ser exento de este gravamen.

Cabe resaltar el trabajo de Susana Vela, quien aporta información 
importante sobre los mulatos que buscaron la exención tributaria mediante 
las declaratorias de calidad. En su estudio, la autora afirma que esta categoría 
no implicaba ventaja alguna sobre los indios, y que cuando los peticionarios 
se daban cuenta de ello, cambiaban su petición argumentando ser mestizos “de 
sangre blanca”4. Los casos de los peticionarios de origen africano también han 
sido mencionados en la investigación de Martin Minchom quien afirma que, 
en la Real Audiencia de Quito, tener “un grado de ascendencia africana llevaba 
consigo un estigma mayor que una descendencia parcialmente indígena”5. 
Minchom encontró que ocho de las 266 peticiones correspondían a individuos 
de origen negro. Según el autor, el lenguaje de estas peticiones es menos 
elaborado debido a la menor subdivisión en la Real Audiencia de Quito en 
comparación con otros espacios de la América española6. Además, sugiere que 
“puede no ser coincidencia que casi la única excepción provenga de uno de los 
casos contados (29) que fueron presentados en la región costera”. Considerando 
la región costera como “étnicamente más diversa”, el autor sugiere que “las ‘reglas 
del juego’ cambiaban considerablemente en aquellas partes de la Audiencia con 
una presencia negra substancial, y donde la necesidad de definir la etnicidad 
dos veces, en relación tanto a la población indígena como con la negra, produjo 
un lenguaje más complejo en torno a la raza”7. Este argumento ha sido reiterado 
por varios autores de la región, quienes han señalado la diversidad de personas 
que habitaron la gobernación de Guayaquil en las postrimerías de la colonia8. 

Torno asu creación, Desarrollo y Abolición”. Centro de Investigaciones y Estudios Superiores 
en Antropología Social-Sureste 66, No. 1 (2016): 94.

4	  “Susana Vela. “‘Mulato ‘conocido y reputado por tal’”, Quitumbe, n°9 (1995): 86. 
5	  Martin Minchom. The People of Quito, 1690-1810: Change and Unrest in The Underclass (New 

York: Routledge, 1994): 194
6	  Minchom. The People of Quito, 193-194.
7	  Minchom. The People of Quito, 194.
8	  Michael Hamerly. Historia Social y Económica de la Antigua Provincia de Guayaquil. 1763-1842 

(Guayaquil: Banco Central del Ecuador, 1987); Maria Luisa Laviana. Guayaquil en el siglo XVII. 
Recursos Naturales y desarrollo económico (Sevilla: Escuela de Estudios Hispanoamericanos, 
1987); María E. Chaves. Honor y Libertad: Discursos y recursos en la estrategia de libertad de una 



5

Historia y Espacio, vol. 20, nº 63. Julio - Diciembre 2024. Cali, Colombia.
ISSN 0120-4661 (Impreso). ISSN 2357-6448 (En línea). Pp. 1 - 35

De este modo, el objetivo de este artículo es analizar el contexto en que se 
realizaron las peticiones de mestizaje, también referidas como “declaratorias 
de calidad” por parte de negros, pardos, zambos y mulatos, quienes buscaron 
una proximidad con su linaje negro o africano. En una primera instancia, 
este artículo señalará algunas de las tendencias en los estudios en relación a 
la configuración de la diferencia en la sociedad colonial y se detallará el uso 
del término calidad para esta investigación. Después, profundizaremos sobre 
cómo los cambios demográficos, sociales y económicos que ocurrieron en los 
pueblos de la gobernación de Guayaquil generaron trabas para las autoridades 
que buscaron efectuar las reformas fiscales a fines del siglo XVIII. De manera 
importante, se señalará la importancia que tuvieron las milicias en una época de 
álgido conflicto en lugares como la gobernación de Guayaquil, y se escudriñará 
cómo ciertos peticionarios utilizaron su filiación militar en busca de la exención 
tributaria. A través del análisis de estos elementos, abordaremos el uso que le 
dieron individuos de ascendencia africana a la legislación disponible para lograr 
la exención del tributo. De esta manera, se concluirá que la configuración de la 
diferencia a fines de la época colonial en la gobernación de Guayaquil fue un 
proceso relacional, el cual no fue únicamente impuesto desde las normativas, 
sino también disputado por los sujetos coloniales. En este sentido, este 
artículo espera realizar un aporte historiográfico a la literatura relacionada a 
las declaratorias de mestizaje, enfocándose en la Gobernación de Guayaquil 
y en los casos de personas con ascendencia africana. 

La configuración de la diferencia en la sociedad colonial 
Existe un debate de largo aliento respecto a la configuración social de los 
distintos grupos que conformaban la sociedad colonial. Preguntas sobre la 
naturaleza racial de la estructura social colonial han sido fundamentales en 
varios estudios históricos desde las décadas 60 y 70.9 A partir del trabajo de 

mujer esclava Guayaquil a fines del periodo colonia) (Gotemburgo: Departamento de Historia 
e Instituto Iberoamericano de la Universidad de Gotemburgo, 2001).

9	  Algunos trabajos que recogen la historiografía respecto a este tema son: Paola Castaño Ro-
dríguez. “Tres aproximaciones al mestizaje en América Latina colonial”. Historia Crítica, No. 
23 (2002): 115-131; Parick J. Carroll. “El debate académico sobre los significados sociales 
entre clase y raza en el México del siglo XVIII” en Debates históricos contemporáneos: africa-
nos y afrodescendientes en México y Centroamérica, editado por María E. Velásquez, (México: 
Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos, Instituto Nacional de Antropología 
e Historia, Insitut de Recherche pour le Développement, UNAM, 2011), 111-142).  Paolo 
Serio Solano. “Padrones de población e historiografía sobre la configuración socioracial 



6

Negros, pardos, mulatos y zambos en la disputa por la calidad (Gobernación de Guayaquil, 1780 – 1820)
Angie Clara Farfán García

Magnus Mörner, preocupado con las investigaciones relacionadas al mestizaje 
en América Latina, se generó un debate particular respecto a la configuración 
de la diferencia en la época colonial con un particular énfasis en la sociedad 
novohispana10. La discusión que guió este debate oscila entre la existencia de un 
modelo de estratificación socio-racial versus un sistema estratificación basado 
en clases sociales. En este debate, autores como Chance y William criticaron 
la idea de un sistema de castas, privilegiando la idea de clase como marcador 
de diferencia para el espacio de Oaxaca del siglo XVIII11. En respuesta a este 
trabajo, McCaa, Schwartz y Grubessich describieron la vigencia de los criterios 
socio-raciales para la Oaxaca del siglo XVIII, descartando el sistema de clases 
propuesto por Chance y William como incipiente12. Desde entonces, distintos 
autores han buscado ampliar los términos y marcos analíticos para analizar la 
configuración de la diferencia en la sociedad colonial. 

Desde la década de 1980 el concepto de “calidad” ha sido utilizado como 
lectura alternativa al debate entre clase y raza. Este término es utilizado como 
concepto aglutinante que abarca el parentesco, oficio, clase, honor, entre otros 
elementos13. Otros estudios, como el de Ares Queija14 y Schwaller15 buscarán 
ampliar el periodo de análisis a la colonia temprana. Schwaller, por ejemplo, 

hispanoamericana del siglo XVIII”. El Taller de la Historia 5, no. 5 (2011):  125-172; Max 
S, Hering-Torres, María Elena Martínez y David Nirenberg. Race and Blood in the Iberian 
World. (Zürich; Lit Verlag, 2012).

10	  Mörner, Magnus. Race mixture in the history of Latin America (Boston: Little Brown, 1967).
11	  Jonh K. Chance y Talylor B. William B. “Estate and Class in a Colonial City: Oaxaca in 1792” 

Comparative Studies in Society and History 19, No. 4 (1997): 454-487.
12	  Robert McCaa, Stuart B. Schwart y Arturo Grubessich. “Race and Class in Colonial Latin 

America: A Critique”. Comparative Studies in Society and History 21, No. 3 (1979): 421-433, 
443. 

13	  Robert, McCaa. “Calidad, Clase, and Marriage in Colonial Mexico: The Case of Parral, 
1788-90”. The Hispanic American Historical Review,64, No 3 (1984): 477-501; Pilar Gonzalbo. 
La familia y el nuevo orden colonial (México: El Colegio de México, 1998); Richard Boyer. 
“Negotiating Calidad: The Everyday Struggle for Status in Mexico”. Historical Archaeology 
31, No 1 (1997): 64-73; Magali Carrera. Imagining Identity in New Spain (Texas: University 
of Texas Press, 2003); Joanne Rappaport. The Disappearing Mestizo: Configuring Difference 
in the Colonial New Kingdom of Granada (Durham: Duke University Press, 2014).

14	  Beta Ares Queija. “Las categorías del mestizaje: desafíos a los constreñimientos de un modelo 
social en el Perú colonial temprano”. Histórica XXVIII (2004): 193-218.

15	  Robert, Schwaller, “Defining Difference in Early New Spain”. Tesis doctoral. The Pennsyl-
vania State University, 2010. 



7

Historia y Espacio, vol. 20, nº 63. Julio - Diciembre 2024. Cali, Colombia.
ISSN 0120-4661 (Impreso). ISSN 2357-6448 (En línea). Pp. 1 - 35

propondrá el término “géneros de gente” para analizar las relaciones, jerarquías 
y uniones que configuraron la diferencia entre distintos grupos de la temprana 
sociedad novohispana. El término “castas” se usará en particular para referirse al 
género pictórico de castas, característico de la Nueva España del siglo XVIII16. 
Como nos recuerdan Fisher y O’Hara17, la pregunta respecto a la terminología 
es importante porque nos ayuda a ser críticos respecto al carácter racial de 
abstracciones y formulaciones legales sobre el fenotipo y la ascendencia que 
tuvieron lugar en la época colonial. Particularmente, el uso del concepto de 
‹raza› como indicador de las diferencias en la época colonial ha sido objeto de 
un extenso debate académico. Para profundizar sobre estas cuestiones preciso 
abordar un concepto central a la discusión respecto a la naturaleza racial de 
América Hispana: la “limpieza de sangre”. 

La limpieza de sangre puede ser entendida como un mecanismo de 
discriminación basado en la religión. Este mecanismo funcionó a través de 
un control genealógico que buscó marcar la diferencia entre cristianos viejos 
y cristianos nuevos, conversos y judíos. En este sentido, la limpieza de sangre 
fue definida con base en la ausencia de descendencia judía18. Las discusiones 
tempranas respecto a la noción de limpieza de sangre generaron debates 
respecto a la naturaleza racista de esta ideología. Por una parte, se encontraban 
quienes afirmaban la limpieza de sangre como un fenómeno racista19 y por otra 
quienes negaban que el concepto tuviera tal trasfondo20. El trabajo substancial 
de María Elena Martínez ha sido clave para entender cómo la categoría ibérica 
de pureza de sangre adquirió nuevas connotaciones al trasladarse a la América 
Hispana, influenciando así la emergencia del sistema de castas. En su trabajo, 
Martínez muestra cómo criterios múltiples y contradictorios respecto a la 

16	  Ilona Katzew. Casta Painting: Images of Race in Eighteenth-Century Mexico (New Haven: 
Yale University Press, 2004); Carlos Campos Rivas. “El diálogo taxonómico entre la pintura 
de castas y el cientificismo racial: el caso de José Joaquín Magón”. Revista Kaypunku 3, No. 
2 (2016): 177-221.

17	  Andrew B. Fisher. y Matthew D O’Hara. Imperial Subjects: Race and Identity in Colonial Latin 
America (Durham N.C: Duke University Press, 2009), 7.

18	  Maria E. Martínez. Genealogical Fictions: Limpieza de Sangre, Religion, and Gender in Colonial 
Mexico. (Standford: Standford University Press, 2008).

19	  Cecil Roth. “Marranos and Racial Anti-Semitism: A Study in Parallels”. Jewish Social Studies 
2, n°3 (1940): 239-248; Antonio Domínguez Ortiz. La clase social de los conversos en Castilla en 
la Edad Moderna (Granada: Universidad de Granada, 1991).

20	  Francisco Márquez Villanueva. The Converso Problem: An Assesment. En Collected Studies in 
Honour of Américo Castro’s Eighten Year, editado por M.Hornik (Oxford, 1965), 319-342.



8

Negros, pardos, mulatos y zambos en la disputa por la calidad (Gobernación de Guayaquil, 1780 – 1820)
Angie Clara Farfán García

pureza de sangre produjeron un sistema de castas, que lejos de ser rígido, fue 
altamente permeable y pudo ser aprovechado por distintos grupos en sus 
intentos de movilidad social.

Es importante recalcar que el concepto ibérico de limpieza de sangre 
estuvo marcado por nociones de pureza y contaminación. Fue a través de la 
diferenciación entre las personas de linaje “puro” versus las de uno “manchado”, 
que se justificó la exclusión de muchos judíos, musulmanes, conversos y 
moriscos (impuros) a cargos profesionales, honores públicos y eclesiásticos, 
los cuales fueron reservados para los cristianos (puros)21. En el centro de esta 
ideología se encontraba la creencia de que la sangre era un vehículo para la 
transmisión de rasgos físicos, culturales, morales y espirituales. De este modo, 
la sangre se convirtió en un poderoso indicador de linaje o descendencia, y 
adquirió una especie de significación religioso-racial, la cual fue expresada 
a través de la configuración de un lenguaje de sangre. Siguiendo a Martínez, 
podemos afirmar que la ubicuidad del concepto de limpieza de sangre traspasó 
dominios religiosos, socioeconómicos y culturales.

Haciendo una lectura crítica del trabajo de Martínez, autores como Hering-
Torres y Chaves llaman a reconocer las distintas configuraciones coloniales de 
la diferencia en la América Hispana, tanto como a situarlas históricamente. 
En su texto crítico respecto al concepto de limpieza de sangre, Hering-Torres 
se inserta en el debate sobre el posible carácter racializado de la limpieza de 
sangre. Haciendo un recorrido de las prácticas y el discurso de la limpieza 
de sangre desde España hasta Nueva Granada, el autor argumenta que la 
limpieza de sangre en la América colonizada se convirtió en una estrategia de 
racialización, debido a que configuró las relaciones sociales de forma jerárquica 
mediante símbolos corporales y culturales22. Los trabajos de Hering-Torres 
afirman que es preciso pensar procesos de racialización más allá de la “raza”, 
como un concepto perteneciente únicamente a la ciencia moderna. De este 
modo, nos llama a tratar el racismo desde sus variables camaleónicas y plurales, 

21	  Maria E. Martínez, E. Genealogical Fictions, 2008; Max S. Hering-Torres. “La limpieza de 
sangre. Problemas de interpretación: acercamientos históricos y metodológicos”. Historia 
Crítica 45 (2011): 32-55; Maria E. Chaves. “Race and caste: Other Words and Other Worlds”. 
En Race and Blood in the Iberian World, editado por Martínez, David Nirenberg y Max Her-
ing-Torres, (Zürich; Lit Verlag, 2012), 11-38. 

22	  Max S. Hering-Torres. “La limpieza de sangre. Problemas de interpretación”, 49.



9

Historia y Espacio, vol. 20, nº 63. Julio - Diciembre 2024. Cali, Colombia.
ISSN 0120-4661 (Impreso). ISSN 2357-6448 (En línea). Pp. 1 - 35

alejándonos así de un entendimiento de la raza y el racismo como fenómenos 
monolíticos o transhistóricos23. 

Chaves, por otra parte, propone alejarse del concepto de “raza” como 
principal organizador de la diferencia. La autora propone «considerar el 
discurso de pureza de sangre como una ‘formación discursiva’ dentro de un 
«campo de enunciación en disputa»24, sugiriendo utilizar las “palabras asociadas 
a la pureza de sangre, tales como «raza» y «casta» como objetos discursivos 
y signaturas en un campo enunciativo»25. Para la autora es importante que 
“las condiciones de posibilidad para que estos objetos y signaturas puedan 
aparecer y ser significantes deben ser analizadas en la medida en que emergen 
en un espacio de confrontación»26. El debate entre ambos autores cuenta 
de una discusión continua dentro de la disciplina histórica. A pesar de la 
discrepancia en el uso del concepto de “raza”, tanto los trabajos de Martínez, 
como de Hering-Torres y Chaves se preocupan por situar históricamente la 
configuración de la exclusión y la diferencia en la época colonial; y tal vez de 
manera más importante, dan cuenta de la imposibilidad de reducir la diferencia 
en la colonia a una palabra o criterio27.

Ahora bien, teniendo en cuenta esta dificultad, este texto propone el uso 
del concepto “calidad” para analizar las peticiones realizadas por negros, 
pardos, zambos y mulatos en la Gobernación de Guayaquil en la postrimerías 
del período colonial. Le elección de este concepto, por una parte, responde al 
hecho de que este fue un término utilizado con amplitud a la hora de realizar 
las peticiones analizadas. Además de esto, este también se entreteje con otros 
elementos como el linaje, la legitimidad, el honor, los oficios, la posición 
socioeconómica de un individuo, su color, entre otros. Es preciso recordar que 
el uso del concepto calidad ya ha sido criticado por autores como Carroll28 y 

23	  Hering-Torres, Race and Blood in the Iberian World, 3.
24	  Chaves, Race and caste…, 43.
25	  Chaves, Race and caste…, 47.
26	  Chaves, Race and caste…, 47.
27	  Chaves, Race and cast…, 49.
28	  Parick J. Carroll,“El debate académico sobre los significados sociales entre clase y raza en 

el México del siglo XVIII” en Debates históricos contemporáneos: africanos y afrodescendientes 
en México y Centroamérica, editado por María E. Velásquez, (México: Centro de Estudios 
Mexicanos y Centroamericanos, Instituto Nacional de Antropología e Historia, Institut de 
Recherche pour le Développement, UNAM, 2011), 111-142.  



10

Negros, pardos, mulatos y zambos en la disputa por la calidad (Gobernación de Guayaquil, 1780 – 1820)
Angie Clara Farfán García

Solano29 quienes argumentan que el uso de un concepto aglutinante como el 
de calidad, si bien da cuenta de los diversos elementos usados para significar 
la diferencia, no profundiza sobre la jerarquía entre tales elementos para el 
establecimiento del orden social. En efecto, para el propósito de este artículo 
el uso del concepto calidad no pretende esclarecer el orden social en la tardía 
sociedad colonial, ni englobar el lenguaje colonial de la diferencia; sin embargo, 
sí propone dar cuenta de la configuración de la diferencia a fines de la época 
colonial en la gobernación de Guayaquil como un proceso relacional. En este 
sentido, demostraremos como los solicitantes se apropiaron de distintos 
elementos en sus peticiones de calidad. Antes de analizar los casos, es preciso 
analizar el contexto en que estos se dieron.

La configuración de la diferencia a fines del siglo XVIII en la Gobernación 
de Guayaquil 
En 1763, el distrito de Guayaquil fue elevado a la categoría de gobernación. 
Este cambio administrativo fue de suma importancia para la nueva gobernación 
ya que le proporcionaba mayor poder militar y político. Esta transformación 
ha sido asociada a varios factores, entre ellos, la política de reforma de los 
Borbones, el crecimiento demográfico y el florecimiento económico de la 
gobernación30. Antes del boom cacaotero, varios testimonios provenientes de 
la Gobernación de Guayaquil ligan los problemas económicos de la provincia 
a la falta de población en la región31. Esto cambiaría en las postrimerías de la 
colonia, cuando los pueblos de la Gobernación de Guayaquil experimentaron 
un crecimiento acelerado.32 Desde 1752 hasta 1822, se estima que la población 
de la provincia aumentó en un 200%, pasando de 30.000 a 90.000 habitantes33. 
Este crecimiento demográfico estuvo vinculado al desarrollo económico de la 
región, que prosperó gracias al boom del cacao y otras exportaciones, las cuales 
cobraron fuerza a partir de la segunda mitad del siglo XVIII. 34 La producción 
de cacao, que requería mano de obra en la provincia, atrajo a migrantes tanto 
29	  Paolo Sergio Solano. “Padrones de población e historiografía sobre la configuración socio-

racial hispanoamericana del siglo XVIII”. El Taller de la Historia 5, No. 5 (2011), 125-72.
30	  Hamerly. Historia social y económica de la antigua provincia de Guayaquil, 3.
31	  Laviana. Guayaquil en el siglo XVII, 77.
32	  Hamerly. Historia Social y Económica de la Antigua Provincia de Guayaquil, 3.  
33	  Laviana, Guayaquil en el siglo XVII, 106.
34	  Hamerly, Historia Social y Económica de la Antigua Provincia de Guayaquil. Aráuz. Pueblos indios 

en la costa ecuatoriana, 9. 



11

Historia y Espacio, vol. 20, nº 63. Julio - Diciembre 2024. Cali, Colombia.
ISSN 0120-4661 (Impreso). ISSN 2357-6448 (En línea). Pp. 1 - 35

del litoral y la sierra de la Real Audiencia de Quito como de otras regiones 
externas35.

Hasta 1778, los datos demográficos de la gobernación de Guayaquil se basan 
en descripciones del territorio, correspondencia de viajeros y autoridades. Sin 
embargo, esto cambiaría con el uso de los censos. En noviembre de 1776, una 
Real Orden General dicta realizar padrones de las poblaciones de todos los 
dominios americanos36. En el marco de las reformas borbónicas, esta orden 
refleja una reorganización de la población, cuyo objetivo fue facilitar el cobro 
del tributo para generar mayores ingresos fiscales37. Ahora bien, esta medida 
no solo pretendía la obtención de un recuento con fines fiscales o militares, si 
no que buscaba obtener información fidedigna sobre la población, su volumen 
y características. En busca de generar un padrón unificado, se ordena que 
los censos se realicen de acuerdo a modelos enviados por los virreyes a los 
presidentes y gobernadores de cada provincia38. En este modelo unificado se 
decreta que los padrones deben indicar la población de cada partido de acuerdo 
a las siguientes categorías: eclesiásticos, blancos, indios, castas o libres de todas 
las mezclas raciales y esclavos39.

A pesar de las intenciones de generar padrones unificados y un sistema 
con un mejor recuento de los habitantes de los territorios colonizados, el 
dinamismo y movilidad que caracterizó a la gobernación de Guayaquil hizo 
muy difícil cuantificar cuántas personas moraban en cada partido. Debido a 
la imprecisión de los padrones muchas veces se consideraron como blancos a 
muchos peninsulares, criollos y mestizos, y como “libres de varios colores” a 
indios, esclavos y demás castas40. En lo que respecta a los censos, mientras unos 
sí diferenciaron a los mestizos (hispano-indígenas) de “los blancos o españoles, 
mientras otros los agrupaban con los libres de varios colores, citados en otras 
fuentes como “castas”, “pardos”, “plebeyos” “plebe” o “gente de todas las clases”.41 

Entre 1765 y 1790, Laviana sostiene que la gobernación de Guayaquil 
estaba habitada principalmente por individuos libres, es decir, “gente de todas 
35	  Hamerly, Historia Social y Económica de la Antigua Provincia de Guayaquil, 73-74.
36	  Laviana. Guayaquil en el siglo XVII, 106, 96.
37	  Ibarra, Estrategias del mestizaje, 46.
38	  Laviana, Guayaquil en el siglo XVII.
39	  Laviana. Guayaquil en el siglo XVII, 96. 
40	  Hamerly. Historia Social y Económica de la Antigua Provincia de Guayaquil, Laviana. Guayaquil 

en el siglo XVII. 
41	  Laviana, Guayaquil en el siglo XVII, 96; Ibarra. Estrategias del mestizaje, 47. 



12

Negros, pardos, mulatos y zambos en la disputa por la calidad (Gobernación de Guayaquil, 1780 – 1820)
Angie Clara Farfán García

las clases” o “castas” o “libres de todos los colores”42. En Guayaquil, la categoría 
“libres de varios colores” o “población de castas” se utilizaba para referirse a 
las “mezclas” de la población de origen negro43. Se estima que la ciudad de 
Guayaquil albergó aproximadamente a un millar de esclavos entre 1790 y 
1795. Estas categorías, como “castas”, “libres de todos los colores” y “gente de 
todas las clases”, reflejaban un pasado común que los libres compartían con los 
esclavos y del cual intentaban diferenciarse.44 Desde mediados del siglo XVIII, 
estos términos se utilizaron para intentar dar sentido a un conglomerado no 
fácilmente identificable, y se asociaron con la “plebe”.45 Como afirma Chaves 
para la ciudad de Guayaquil, debido a las dinámicas sociales que permitieron 
las relaciones entre personas de distintas calidades, “muchos individuos de las 
‘castas’, libres y esclavos, se movían en un espacio en el cual su identidad podía 
oscilar entre unas formas de identificación u otras”46. A pesar de los intentos 
por parte de la Corona Borbón de efectivizar el cobro del tributo indígena, la 
pluralidad de gentes y castas que habitaban la gobernación complicaba esta 
tarea para las autoridades. Estos inconvenientes se pueden ver reflejadas en 
la necesidad de la expedición de la Normativa para la declaración de mestizos. 

En el año de 1764, en respuesta a una consulta que realizó el administrador 
del ramo de tributos de Guayaquil, el Superior Gobierno reunido en Santa 
Fe expidió la Normativa para la declaración de mestizos. Esta tuvo como fin 
establecer criterios de diferenciación entre los mestizos tributarios y los no 
tributarios47. Esto se hizo de acuerdo a términos de legitimidad y procedencia, 
pero también de género. Ibarra resume visualmente la normativa en las 
siguientes figuras: 48

42	  Laviana, Guayaquil en el siglo XVII, 96.
43	  Chaves, Honor y Libertad, 48.
44	  Chave, Honor y Libertad, 48-49.
45	  Anrup, Roland y María E. Chaves, “La plebe en una sociedad ‘de todos los colores’. La 

construcción de un imaginario social y político a fines de la época colonial en Cartagena y 
Guayaquil”. En La plebe en América Latina, ed. Jacques Polony-Simard y Carmen Bernard 
(Paris: EHESS, 2005), 55.

46	  Chaves, Honor y Libertad, 49.
47	  Para revisar toda la normativa ver Ibarra, Estrategias del mestizaje, 63-67.
48	  Ibarra, Estrategias del mestizaje, 63-69. Las figuras se encuentran en Ibarra, Estrategias del 

mestizaje, 71. 



13

Historia y Espacio, vol. 20, nº 63. Julio - Diciembre 2024. Cali, Colombia.
ISSN 0120-4661 (Impreso). ISSN 2357-6448 (En línea). Pp. 1 - 35

Fuente: Estrategias del mestizaje: Quito a fines de la época colonial

Fuente: Estrategias del mestizaje: Quito a fines de la época colonial



14

Negros, pardos, mulatos y zambos en la disputa por la calidad (Gobernación de Guayaquil, 1780 – 1820)
Angie Clara Farfán García

María Eugenia Chaves Chaves en su análisis tanto de la Normativa para la 
declaración de mestizos, como de la Sanción Pragmática para evitar el abuso de 
contraer matrimonios desiguales, entiende estos documentos como discursos 
coloniales que revelan como los criterios de raza y honor concurren en un 
espacio discursivo. En estos espacios discursivos “tanto la enunciación de la 
exclusión social, como la de estrategias que la supera es posible”49. En relación 
a la Normativa para declaración de mestizos, la autora argumenta que la 
condición de la madre fue utilizada para definir las identidades subalternas 
de los sujetos coloniales. Particularmente señala que las mujeres esclavas y de 
“castas” utilizaron “el vínculo matrimonial con un hombre reconocido como 
blanco o mestizo para garantizar la legitimidad de sus hijos y su acceso al ethos 
del honor”50. En este sentido, la Normativa para la declaración de mestizos se 
presentó como un intento de reducción de la apropiación de los espacios de 
movilidad social, al mismo tiempo que fue utilizada como una estrategia que 
buscó reforzar los estereotipos raciales. Esta tentativa estuvo motivada por los 
temores que los sectores privilegiados tenían hacia el hecho de que la población 
de castas estuviera ganando más derechos51.

Sin embargo, podemos intuir que la normativa no fue tan fácilmente 
aplicable. En 1789, Manuel Coello, pardo libre y vecino de Montecristi, hijo 
de padre moreno y madre india, pidió ser calificado como pardo libre. En su 
expediente, Coello afirmó que, «siendo como soy, de la naturaleza que expongo 
como hijo de mi padre, que fue moreno, y que mi madre india, estoy y he 
estado exento de la contribución de tributos»52. Manuel señaló que, a pesar 
de esto, fue empadronado por el entonces administrador de tributos, Juan 
María Romero. El actual administrador de tributos, Domingo Echeverría, 
solicitó corroborar esta información con el antiguo administrador, Juan María 
Romero. En una carta, este último declaró que «cuando se le encargó y confió 
como administrador de la cobranza de tributos (...) las instrucciones que se 
le dieron no podían servir de regla debido a la pluralidad de clases y castas 
que habitaban la gobernación».53 Juan María Romero también dijo que, en su 
49	  Chaves, Honor y Libertad ,172.
50	  Chaves, Honor y Libertad, 176.
51	  Chaves, Honor y Libertad ,173.
52	  “N.22(50)(19) Expediente seguido por Manuel Coello, sobre se le declare mestizo y exen-

to de tributos. Esno. Alexo Guiraldes.”, AHG, Fondo Manuscritos, EP/J, 7061, 10 fs., 1789.
53	  Juan María Romero en “Expediente seguido por Manuel Coello, sobre se le declare 

mestizo y exento de tributos”, AHG, Fondo Manuscritos, EP/J, 7061, 10 fs., 1789.



15

Historia y Espacio, vol. 20, nº 63. Julio - Diciembre 2024. Cali, Colombia.
ISSN 0120-4661 (Impreso). ISSN 2357-6448 (En línea). Pp. 1 - 35

posición de administrador de la Real Contribución, «para mucha seguridad y 
por lo que pudiera resolverse, empadronó a muchos zambos y mestizos que 
traían su origen de indio”54.

La introducción de censos, numeraciones y padrones resultó en el 
empadronamiento de sujetos que no habían sido considerados indios tributarios 
anteriormente. A su vez, los individuos que enfrentaban el tributo por primera 
vez utilizaron las declaratorias de mestizaje para refutar esta condición. Juan 
María Romero explicó que, a partir de las declaratorias, se generaron varias 
consultas por parte del administrador y que «unos quedaron exentos por no 
ser su calidad aquella que debía pagar el tributo, y otros lo quedaron también 
porque, aunque por su nacimiento fuesen de los que correspondían que 
contribuyesen estaba ya en la edad señalada para los reservados y habían 
vivido en la buena fe y posesión de libres»55. Respecto al caso de Manuel Coello, 
afirmó que «desde luego hace memoria que al contendido en esta instancia lo 
empadronó, mas no es posible que se acuerde si siguió pagando o si quedó libre 
de la contribución en los padrones antiguos»56. En todo caso, mandó averiguar 
en los padrones antiguos de la administración para dar respuesta a la calidad de 
Coello. Al revisar los padrones, el actual administrador de tributos Domingo 
Echeverría confirmó que Manuel Coello había sido empadronado en calidad 
de mestizo tributario en el pueblo de Montecristi. A pesar de esto, se mandó 
reservar del tributo al peticionario debido a su edad.

El testimonio presentado por el antiguo administrador de tributos, Juan 
María Romero, permite analizar la complicación que tuvieron las autoridades 
para efectuar el cobro del tributo, además de evidenciar que la Normativa 
para Declaración de mestizos no se aplicó tan fácilmente. Si bien las reformas 
borbónicas buscaron generar un mayor ingreso fiscal a través de la regulación 
del cobro del tributo, muchos individuos utilizaron diversas estrategias para 
asegurar su condición de no tributarios. Particularmente, la participación en 
las milicias fue un argumento que utilizaron ciertos individuos para negociar el 
cobro del tributo. Debido a la importancia que tuvieron las milicias a fines del 

54	  Juan María Romero, en “Expediente seguido por Manuel Coello, sobre se le declare mestizo 
y exento de tributos”, AHG, Fondo Manuscritos, EP/J, 7061, 10 fs., 1789.

55	  Juan María Romero, en “Expediente seguido por Manuel Coello, sobre se le declare 
mestizo y exento de tributos”, AHG, Fondo Manuscritos, EP/J, 7061, 10 fs., 1789.

56	  Juan María Romero, en “Expediente seguido por Manuel Coello, sobre se le declare mestizo 
y exento de tributos”, AHG, Fondo Manuscritos, EP/J, 7061, 10 fs., 1789.



16

Negros, pardos, mulatos y zambos en la disputa por la calidad (Gobernación de Guayaquil, 1780 – 1820)
Angie Clara Farfán García

siglo XVIII en el contexto de la gobernación de Guayaquil, es preciso analizar 
estos casos.

El rol de las milicias en la movilidad social de la población de castas
Las reformas militares borbónicas han sido analizadas desde diversas 
perspectivas. Algunos estudios se centran en las estrategias que las personas 
de color utilizaron para ganar espacios en la sociedad colonial57. En el caso 
de la Nueva España, Ben Vinson ha señalado que las milicias pardas fueron 
fundamentales para el desarrollo de la “conciencia racial”, al formar un cuerpo 
cohesionado en torno a la calidad parda58. Otros estudios sobre el virreinato 
de Nueva Granada han examinado las características de las reformas militares 
borbónicas, los beneficios del fuero militar para los sectores subordinados y 
los ejércitos de la Independencia.59 Por su parte, Silva proporciona un enfoque 
iberoatlántico sobre la configuración de las milicias pardas, destacando la 
integración de grupos subalternos como una de las principales características 
de los imperios coloniales60.

Inicialmente, en la época colonial temprana, las personas de origen negro no 
tenían permiso para portar armas. Sin embargo, esta situación cambió debido 
a los constantes ataques que sufrió la corona española durante el siglo XVIII. 

57	  Para una revisión sobre las reformas militares borbónicas ver Sergio Solano y Roicer Flórez. 
“‘Artilleros pardos y morenos artistas’: Artesanos, raza, milicias y reconocimiento social en 
el Nuevo Reino de Granada, 1770-1812”. Historia Critica, No. 48 (2012): 11-37; Luiz Silva. 
“Negros en armas en el mundo iberoatlántico: del barroco a la modernidad”. En Nunca Jamás 
han llovido reyes en el cielo: De independencias, revoluciones y liberalismos en Iberoamérica, edi-
tado por Ivana Frasquet (Quito: Universidad Andina Simón Bolivar y Corporación Editora 
Nacional, 2013), 169-192; Ann Twinam, Purchasing whiteness: pardos, mulattos, and the quest 
for social mobility in the Spanish Indies (Stanford: Standford University Press, 2015).

58	  Ben Vinson. “Los milicianos pardos y la construcción de la raza en el México colonial”. Signos 
Históricos 2, No. 4 (2000): 87-106.

59	  Ver Allan Kuethe. “The status of the free pardo in the disciplined militia of New Granada”. 
The Journal of Negro History, 56, No. 2 (1971): 105–170; Juan Marchena, Oficiales y Soldados 
en el ejército de América (Sevilla: Escuela de Estudios Hispanoamericanos, 1983); Clément 
Thiubad, Repúblicas en armas: los ejércitos bolivarianos en la guerra de independencia en Colombia 
y Venezuela (Bogotá: Planeta, 2013).

60	  Silva. “Negros en armas en el mundo iberoatlántico: del barroco a la modernidad”, 203. Silva 
afirma que los asentamientos de España y Portugal en el nuevo mundo poseen procesos 
históricos convergentes, que están íntimamente articulados. Haciendo una crítica a la pro-
funda especialización de un imperio colonial u otro, el autor propone un modelo analítico 
que entienda ambos imperios como si formaran un sistema único. 



17

Historia y Espacio, vol. 20, nº 63. Julio - Diciembre 2024. Cali, Colombia.
ISSN 0120-4661 (Impreso). ISSN 2357-6448 (En línea). Pp. 1 - 35

En este contexto, se volvió esencial reforzar la seguridad de los territorios, 
lo que llevó a permitir que la población de castas se afiliara a las milicias. Fue 
durante la Guerra de los Siete Años en Cuba (1756-1762) y el subsiguiente 
ataque británico a La Habana en 1763 cuando aumentaron los regimientos de 
pardos y morenos en las colonias61. Los batallones pardos se convirtieron en 
instituciones clave para salvaguardar los territorios coloniales, lo que llevó a 
las monarquías ibéricas a reconocer formalmente su existencia.

En Cuba, se enfatizó que los miembros de los batallones de pardos y negros 
debían ser “tratados con estimación y que a nadie se le permitiría insultarlos de 
palabra o de hecho”62. Los militares pardos debían ser distinguidos y respetados 
dentro de su clase, y aunque no estaban al mismo nivel que los miembros de 
las milicias españolas, podían acceder a beneficios y exenciones reservadas 
para los españoles. Para mediados del siglo XVIII, los miembros de las milicias 
pardas podían portar armas y se les garantizaba el control del matrimonio sobre 
sus hijos, y muchos habían sido liberados del tributo indio, considerado un 
marcador de inferioridad63.

En 1786, como parte de las reformas borbónicas, la Real Audiencia de 
México debatió sobre la recaudación de tributos. Las nuevas ordenanzas 
confirmaban que los pardos libres, miembros de las milicias provinciales, 
deberían estar exentos de tributar. En Nicaragua, debido a la gran cantidad de 
mulatos, se intentó restablecer el pago del tributo, pero las castas se negaron, 
considerando este tributo como inferior64.

Ahora bien, ¿cuáles fueron los efectos de las reformas militares borbónicas 
en la gobernación de Guayaquil? En 1770, Francisco Requena finalizó el plano 
de la ciudad de Guayaquil y los proyectos de fortificación que el virrey Mesía 
de la Cerda le había ordenado elaborar. Además de estos productos, incluyó 
una descripción de la ciudad y “un suplemento a esta descripción, en el que 
se proponen medios para hacer feliz a esta ciudad y relevarla de la incuria 
y abandono en que se halla”65. Entre las sugerencias de Requena resaltan la 
importancia de dotar a la ciudad de las suficientes fortificaciones y tropas y 
de que la provincia se incorpore al virreinato del Perú en asuntos militares. En 
61	  Silva. “Negros en armas en el mundo iberoatlántico: del barroco a la modernidad”, 37-38.
62	  Twinam, Purchasing whiteness, 117.
63	  Twinam, Purchasing whiteness, 114-118.
64	  Twinam, Purchasing whiteness, 113-114.
65	  AGI, Quito, 376, Francisco Requena a Juan Martín Zermeño, Guayaquil 15/5/1771, citado 

en Laviana, Guayaquil en el siglo XVII, 100. 



18

Negros, pardos, mulatos y zambos en la disputa por la calidad (Gobernación de Guayaquil, 1780 – 1820)
Angie Clara Farfán García

su propuesta para reformar las milicias de la Gobernación, sugirió crear dos 
batallones de infantería, uno de blancos y otro de pardos. Además, Requena 
señala la importancia de mejorar la situación defensiva de Guayaquil, debido 
a que ya había sido saqueada tres veces antes por armadores, corsarios y 
piratas.66 . Como consecuencia de estos incidentes, Requena insiste en que se 
debe prestar más atención a la defensa de la ciudad que a otras áreas.67 

Efectivamente, en 1775 se crearon los batallones pardos en la gobernación 
de Guayaquil, aunque las otras recomendaciones de Requena quedaron 
pendientes. Desde principios del siglo XVIII hasta principios del XIX, los 
cargos más altos en las milicias locales eran ocupados por miembros de la élite 
política y social de Guayaquil y sus hijos, quienes eran considerados de «buena 
calidad» o «nobles». Algunos de estos individuos eran españoles, mientras que 
otros simplemente se identificaban como «hijo de capitán». Por otro lado, las 
milicias de pardos agrupaban a mestizos con ascendencia africana. Varios de 
sus oficiales de mayor rango también ocupaban importantes cargos en los 
gremios artesanales68.

Las milicias disciplinadas de pardos estaban a cargo de Bernardo Roca, 
un mulato cuarterón nacido en Panamá, e incluían a mestizos y mulatos 
indistintamente. El caso de Bernardo Roca ha sido analizado como un 
ejemplo de movilidad social en una sociedad abierta, donde un mulato pudo 
prosperar tanto económicamente como socialmente y figurar entre los vecinos 
distinguidos de la ciudad69. Varios oficiales de estas milicias ocuparían luego 
posiciones importantes en los gremios artesanales o serían considerados 
personas de distinguida calidad. Se podría pensar que el caso de Roca es un 
caso aislado, sin embargo, para el siglo XVIII, en la gobernación de Guayaquil, 

66	  Laviana, Guayaquil en el siglo XVII, 104. El primer ataque a Guayaquil se dio en 1624 por 
el holandés Jacques L’Eremite. El segundo en 1687 por el grupo de Le Picard, Townley y 
Groignet,y este fue el principal ataque, que resultó en numerosas víctimas y el incendio de la 
ciudad. El tercer ataque fue en 1709 por Woodes Roggers. Sin embargo, esta cifra no resulta 
muy llamativa por el énfasis que se le ha dado a la piratería en la historia guayaquileña. 

67	  La descripción de Guayaquil por Francisco Requena, 1774, citado en Maria Luisa Laviana 
““Señor, por amor de Dios, no me coma’. La piratería en el Pacífico según Francisco Requena”. 
Derroteros de la Mar del Sur, No. 22 (2014): 106.

68	  Maria. E. Chaves. “Artesanos, pulperos y regatones: notas para el estudio de los sectores subalternos 
de Guayaquil a fines de la colonia”. Revista Ecuatoriana de Historia No. 18 (2002): 55-82: 76, 77.

69	  Laviana, Guayaquil en el siglo XVII, 132.



19

Historia y Espacio, vol. 20, nº 63. Julio - Diciembre 2024. Cali, Colombia.
ISSN 0120-4661 (Impreso). ISSN 2357-6448 (En línea). Pp. 1 - 35

muchos esclavos comenzaron a trabajar como criados, artesanos, o en distintas 
actividades del astillero70.

La consideración hacia los mulatos, sin embargo, no estuvo exenta de 
preocupaciones o ansiedades. La dificultad para distinguir entre las clases 
causaba preocupación a las élites tradicionales. En el informe sobre Guayaquil 
de 1775, el Marqués de Maenza afirmaba que había una «gran confusión de 
nobleza» entre la gente de color, lo que provocaba preocupación entre las élites:

entre la gente de color prieto (como dicen aquí), hay un gran barreño 
de nobleza, lo que tuviera yo a especie burlesca al oírla referir; pero he 
experimentado esto tan repetidas veces que estoy fuera de toda duda, 
siendo de más el que me aseguran personas dignas de y de más largas 
experiencias que las mías, lo común que es esta locura; y de ahí proviene 
que mientras más se aclara entre la gente de la plebe su color, sube más 
esta preocupación, que en el concepto de ella no hay quien no sea noble 
respectivamente sin entender tampoco ni saber distinguir que entre las 
noblezas hay diferencias y clases y por eso se creen todos iguales.71

Además, a los hacendados no les convenía que sus trabajadores estuvieran 
afiliados a las milicias debido al impacto económico que esto representaba 
para sus haciendas. En 1812, Francisco Avilés y Pacheco, propietario de la 
hacienda de Palolargo, solicitó la exclusión de las milicias de su mayordomo 
Juan Pablo Gómez debido a las dificultades económicas que esto implicaba 
para la hacienda:

Este golpe que lo recibe a primera vista un pobre cargado de las milicias, 
es trascendental a los hacendados, pues nos vemos en la necesidad de 
hacer estos suplementos para que nuestras haciendas no se pierdan sin 
que por esto se pueda dejar de darle el diario para su preciso alimento y el 
de su familia y por consecuencia si siguiesen este orden contraerían estos 
pobres unos empeños que jamás podrían extinguir.72

70	  Laviana, Guayaquil en el siglo XVII, 139; Chaves, “Artesanos, pulperos y regatones”, 76.
71	  Informe de Marqués de Maenza al cabildo. Guayaquil, 16 de mayo de 1775. A.G.I (Quito, 

365), citado en Laviana, Guayaquil en el siglo XVII, 134.
72	  “N.44 Año 1812. Don Francisco Aviles y Pacheco sobre se le excluya de las milicias a su 

mayordomo Juan Pablo Gómez. Escribano Aguirre. 25 fs.”, AHG, Fondo Manuscritos, EP/J, 
no. 2612, 25fs., 1812.



20

Negros, pardos, mulatos y zambos en la disputa por la calidad (Gobernación de Guayaquil, 1780 – 1820)
Angie Clara Farfán García

Aunque el reconocimiento que tenían los miembros de las milicias pardas 
no era igual al de las milicias regulares, para 1790 los milicianos pardos 
iniciaron una serie de peticiones exigiendo los mismos honores y derechos 
que los oficiales de las milicias regulares. Sin embargo, estas peticiones fueron 
rechazadas por las élites tradicionales.73 A nivel individual, algunos sujetos de 
origen negro que formaban parte de las milicias en la gobernación de Guayaquil 
buscaron aprovechar su filiación militar para evadir el tributo y distanciarse de 
la calidad india. Estos casos deben ser analizados detenidamente.

¿Milicianos o tributarios?
El 26 de agosto de 1816, Pedro José Carranza, natural de Bava, realizó una 
petición para ser reconocido como zambo74.  En su solicitud, presentó su 
certificado de bautismo que confirmaba que era hijo legítimo de Casimiro 
Carranza, mestizo de la provincia de Quito, y de María Cecilia Montoya, 
zamba oriunda de Baba. Además de argumentar que, por ser hijo legítimo de 
un mestizo, debería considerarse no tributario, Carranza destacó que era cabo 
segundo, voluntario de la compañía del regimiento de milicias disciplinadas de 
infantería española. Afirmó haber cumplido con los deberes de su oficio con 
“amor, honor, lealtad y fiel desempeño” durante más de 18 años.75 Adjuntó a 
su expediente una carta del teniente de infantería, comandante de las tropas 
de milicias del pueblo de Bava, quien confirmó que tanto los padres como los 
abuelos de Carranza vivieron durante muchos años en Bava y nunca pagaron 
tributo. A pesar de que las autoridades no respondieron a su expediente, es 
interesante analizar la importancia que Carranza atribuyó a su labor como 
miembro de las milicias. Otros expedientes nos permiten profundizar más en 
esta condición.

El 3 de agosto de 1817, María Juana Dominga de León, viuda del pueblo de 
Bava, solicitó que tanto ella como sus hijos fueran reconocidos como pardos.76 

73	  Chaves, Honor y Libertad, 76.
74	  “N.95(7) Año 1816. Pedro José Carranza, sobre se le declare libre del pago de tributos, por 

ser de calidad zambo. Escribano, Juan Gaspar de Casanova. 7 fs. Inc. 2 en blanco.” AHG, 
Fondo Manuscritos, EP/J, no. 6101, 7 fs., 1816.

75	  Pedro Carranza, “Pedro José Carranza, sobre se le declare libre del pago de tributos, por ser 
de calidad zambo. Escribano”. 7 fs. Inc. 2 en blanco.” AHG, Fondo Manuscritos, EP/J, no. 
6101, 7 fs., 1816. 

76	  “N.61(42)(78) Año 1817. Juana Dominga León, sobre acreditar que sus hijos son 
pardos y no indios. Escribano, Juan Gaspar de Casanova.” AHG, Fondo Manuscritos, 



21

Historia y Espacio, vol. 20, nº 63. Julio - Diciembre 2024. Cali, Colombia.
ISSN 0120-4661 (Impreso). ISSN 2357-6448 (En línea). Pp. 1 - 35

Destacó especialmente los oficios que cuatro de sus cinco hijos desempeñaban 
en el batallón de pardos. Después de adjuntar una carta del jefe del batallón de 
pardos, Nicolás Gómez, que confirmaba que sus hijos estaban en el batallón, las 
autoridades respondieron pidiendo certificaciones sobre la calidad de los hijos 
de Josefa, ya que “siendo tributarios, el rey no quiere que sean milicianos”77. A 
pesar de que en 1781 se solicitó información sobre si los naturales manifestaban 
inclinación al servicio y espíritu de la milicia, si eran “robustos y trabajadores” 
y si su residencia en Guayaquil y sus cercanías era fija o variable,78 para el 
temprano siglo XIX parece que esto había cambiado, ya que se afirmaba que 
ningún tributario podía ser parte de las milicias. Aunque el expediente quedó 
inconcluso, podemos asumir que los puestos en la milicia de los hijos de Juana 
de León corrieron peligro al haber sido empadronados como indios.

A pesar de no estar directamente relacionado con la población de castas, otro 
caso que vale la pena analizar en esta línea es el de Juan Evangelista, soldado 
de la segunda compañía del batallón de pardos de la ciudad de Guayaquil.79 En 
este expediente podemos observar el peso que la condición de indio tributario 
tendría para el peticionario quien termina siendo eliminado de su filiación 
militar por ser de la clase de tributario. En efecto, el 23 de diciembre del año 
de 1816, Juan Evangelista se presentó ante las autoridades de la ciudad de 
Guayaquil para solicitar “se (le) declare no ser indio, sujeto a única contribución” 
en su solicitud, “para que no se (le) esté incomodando con el cobro de la pensión 
designada a los naturales”, y manda a pedir información sobre lo siguiente: 
1.	 Si me conocen por hijo legítimo de matrimonio de Juan José del Castillo y 

de María Isabel Díaz, ambos reputados por mestizos 
2.	 Si mi padre Juan José del Castillo es hijo del cacique Don Justo Ramírez y 

de Tomasa Valentina, madre zambaiga 
3.	 Si mi madre María Isabel Díaz, fue hija legítima de Domingo Díaz, mestizo 

y Ana Rivera, mulata 

EP/J, 6104, 7 fs., 1817. 
77	  “N.61(42)(78) Año 1817. Juana Dominga León, sobre acreditar que sus hijos son pardos y 

no indios.” AHG, Fondo Manuscritos, EP/J, 6104, 7 fs., 1817. 
78	  Real Orden al Virrey Flores. San Lorenzo. 18 de noviembre de 1776. Copia fechada en Quito el 

18 de agosto de 1788 y enviada por Villalengua a Gálvez con carta de la misma fecha. A.G.I, 
Quito, 246 citado en Laviana, Guayaquil en el siglo XVII, 100.

79	  “N.13(23)(53) Año 1816. Ordinario, Juan Evangelista Castillo, sobre que se le excluya de la 
clase de indio. Escribano, Juan Gaspar de Casanova.”, AHG, Fondo Manuscritos, EP/J, no. 
6105, 13 fs., 1816.



22

Negros, pardos, mulatos y zambos en la disputa por la calidad (Gobernación de Guayaquil, 1780 – 1820)
Angie Clara Farfán García

4.	 Si saben que tengo de soldado en el cuerpo de pardos más de 4 años de 
servicio, en los cuales hecho las fatigas como tal (…).80

En su expediente dice que tanto su padre, Juan José del Castillo, como 
su madre, María Isabel Díaz, han sido tenidos y reputados por mestizos. Sin 
embargo, expresa que sus abuelos paternos fueron de calidad india (cacique) y 
zambaiga, y por parte de sus abuelos maternos, afirma las calidades mestiza y 
mulata. El peticionario continúa resaltando que la familia de su madre y abuela 
materna es “de casta mulata, como emparentada con la familia de los Murillos, 
muy conocida en el lugar especialmente en la antigua población como exenta 
de mezcla de indios” y que su calidad es “de mestizo, sin la menor duda”.81 A 
pesar  que en la información solicitada se argumenta la calidad de mestizo y la 
condición de hijo legítimo de Evangelista, en este caso la discusión no se enfoca 
alrededor del discurso de legitimidad o ilegitimidad. El énfasis para Evangelista 
estará en reiterarse como no indio. Dando cuenta de la condición relacional 
de la calidad, la cual en este caso se construye en relación a lo que Evangelista 
no es, en este caso, indio.

A pesar de que todos los testigos confirmarán la información brindada por 
Juan Evangelista, las pruebas presentadas se tendrán como contradictorias para 
el recaudador del tributo. El 2 de enero de 1817 las autoridades responden a 
la solicitud de Juan Evangelista, diciendo: 

El teniente asesor encargado de la cobranza de la contribución de indios 
en esta ciudad, dice que Juan Evangelista Castillo está comprendido como 
contribuyente en el padrón de su cargo, como del resulta, en que es de 
persuadirse que el que lo formo (…) con el debido conocimiento y resultando 
por otra parte de su partida bautismal que es hijo de padres mestizos, lo que no 
es conforme con la prueba posterior en que constar ser nieto de cacique, siendo 
notorio al mismo tiempo que su padre siempre pagó tributo y que por su avanzada 
edad se le dio reserva, no hay ese motivo para reservar (…) de la contribución 
a Juan Evangelista, pero si V.S tuviese bien excluirlo y que se le borre del 
padrón para que no se haga cargo ni de este ni de otros que están alistados 
en la milicias y con motivo no quieren pagar.82 

80	  “Juan Evangelista Castillo, sobre que se le excluya de la clase de indio.” AHG, Fondo Manus-
critos, EP/J, no. 6105, 13 fs., 1816.

81	  “Juan Evangelista Castillo, sobre que se le excluya de la clase de indio.” AHG, Fondo Manus-
critos, EP/J, no. 6105, 13 fs., 1816.

82	  “Juan Evangelista Castillo, sobre que se le excluya de la clase de indio.” AHG, Fondo Manus-
critos, EP/J, no. 6105, 13 fs., 1816. Mi énfasis.



23

Historia y Espacio, vol. 20, nº 63. Julio - Diciembre 2024. Cali, Colombia.
ISSN 0120-4661 (Impreso). ISSN 2357-6448 (En línea). Pp. 1 - 35

La decisión final queda en manos del gobernador, debido a que Juan 
Evangelista se encuentra alistado en el escuadrón de pardos. Sin embargo, este 
eleva el expediente de Juan Evangelista a las superiores manos del excelentísimo 
Sr. Virrey de Lima. Desde esta capital, el 10 de Julio de 1818, se mandará 
a seguir como referencia el censo provincial para la contribución, y de no 
encontrársele a él o sus ascendientes en éste, se mandará borrarles de la lista 
de contribuyentes. De lo contrario, deberá eliminarse a Juan Evangelista de 
la filiación militar. Al confirmar que, en el Pueblo del Morro, en el año 1807, 
el revisitador Don Manuel Baltazar de la Maza, empadronó como indio al 
padre de Juan Evangelista, Juan José Castillo, junto con sus hijos, se ordenó 
inmediatamente borrar a Juan Evangelista de la filiación militar por ser de clase 
contribuyente. En este caso podemos observar como la calidad de tributario no 
únicamente implicó una carga económica, sino que también tuvo un impacto 
directo en la reputación y oficios de los individuos. Debido a que los oficios 
estuvieron relacionados a la calidad de un individuo, varios estudios han 
señalado como estos oficios fueron utilizados como argumentos para definir 
la calidad de una persona83. Además de su filiación en la milicia los individuos 
de ascendencia africana buscaron otras estrategias para lograr la exención 
tributaria. A continuación, procederemos a analizar estos mecanismos.

“Defectos personales” y “terceras entidades”
El tráfico de africanos esclavizados al continente americano se ha visto como un 
hito fundamental para la constitución de la inferioridad relacionada al origen y 
al color84. Aunque la esclavitud asociada a las personas de ascendencia africana 
implicaba que la “sangre negra” no se considerara “pura”, en casos excepcionales, 
individuos negros, pardos, zambos y mulatos buscaron obtener la declaración 
de limpieza de sangre85. A diferencia de la población indígena en América, que 
se consideraba vasalla libre y tenía la “protección” de la corona, la población 
de origen africano y de castas no gozaba de la misma claridad respecto a sus 

83	  Pollack “Hacia una Historia Social del tributo de indios y castas en Hispanoamérica”, 94; 
Laviana, Guayaquil en el siglo XVII, 132; Twinam, Purchasing whiteness, 114-118.

84	  María E. Chaves, “La creación de otro colonial: apuntes para el estudio de la diferencia en 
el proceso de la conquista americana y de la esclavización de los africanos”. En Genealogías 
de la Diferencia. Tecnologías de la Salvación y Representación de los africanos en Iberoamérica 
colonial, ed, Maria E. Chaves (Bogota y Quito: Universidad Javeriana, Abya Yala, 2009): 182. 

85	  María E. Martínez. Genealogical Fictions: Limpieza de Sangre, Religion, and Gender in Colonial 
Mexico (Standford: Standford University Press, 2008): 220-226.



24

Negros, pardos, mulatos y zambos en la disputa por la calidad (Gobernación de Guayaquil, 1780 – 1820)
Angie Clara Farfán García

derechos. Según argumenta Laviana en la gobernación de Guayaquil, los indios 
eran considerados inferiores a la población de castas86. Esta percepción se debía 
en gran parte a que, para el siglo XVIII, la población de castas no estaba sujeta al 
tributo, siendo los indios los únicos obligados a cumplir con la contribución.87 
Al menos así lo indicaba Francisco Requena, en La descripción de Guayaquil, 
donde afirma “que solo por negros, aunque sean libertos, se tengan por eximidos 
por pagar tributos, a que los sujetan las leyes”.88 

Sin embargo, como hemos analizado, las reformas fiscales borbónicas 
implicaron una mayor presión en el cobro del tributo, lo que generó que 
individuos que antes no habían sido considerados tributarios fueran ahora 
incluidos en esta categoría. Estos cambios fiscales no fueron simplemente 
aceptados, sino que fueron objeto de negociación por parte de la población 
recientemente considerada tributaria. Ahora volvemos al caso de Juan 
Victoriano Carbo, presentado en la introducción, para profundizar sobre los 
argumentos que las personas de origen africano presentaron en las postrimerías 
de la colonia en la gobernación de Guayaquil para lograr la exención tributaria.

En el año de 1798 se presentó Juan Victoriano Carbo, negro natural y 
vecino del pueblo de Daule, ante las autoridades de Guayaquil, apelando a la 
exención de carga que “no le imponen sus derechos, como lo es el gravamen 
del tributo”,89 debido a su linaje negro y zambo. En su petición, Juan llamará 
a las autoridades a tomar testimonio respecto a su linaje por las líneas tanto 
paternas como maternas. En la sumaria de información que pide les solicita a 
los testigos confirmar: 
1.	 Primeramente, preguntar por el conocimiento de mi persona, si saben y les 

constan que soy hijo legítimo, de legítimo matrimonio de Juan Gregorio 
Carbo y de Rosa Lavayen.

2.	 Item si el referido Juan Gregorio, mi padre es negro, hijo legítimo, de legítimo 
matrimonio de Antonio y de María de la Merced Carbo 

86	  Laviana, Guayaquil en el siglo XVII, 125.
87	  “(…) que solo por negros, aunque sean libertos, se tengan por eximidos por pagar tributos, 

a que los sujetan las leyes” Francisco Requena, La descripción de Guayaquil por Francisco 
Requena 1774 en Laviana, Guayaquil en el siglo XVII, 124.

88	  La descripción de Guayaquil por Francisco Requena 1774 citada en Laviana, Guayaquil en el 
siglo XVII, 124.

89	  “Juan Victoriano Carbo sobre que no se exija por el administrador de Tributos este gravamen, 
respecto a ser de calidad negra” AHG, Fondo Manuscritos, EP/J, no. 4394, 1789.



25

Historia y Espacio, vol. 20, nº 63. Julio - Diciembre 2024. Cali, Colombia.
ISSN 0120-4661 (Impreso). ISSN 2357-6448 (En línea). Pp. 1 - 35

3.	 Item si los referidos Antonio y María de la merced son negros, vozales 
ambos, y esclavos de Vicente Carbo, igualmente a Juan Gregorio mi padre

4.	 Item si la mencionada Rosa Lavayen, mi madre, es samba hija legítima, de 
legítimo matrimonio de Franco Lavayen, y Agustina, conocida por Pluas.

5.	 Item si Franco Lavayen, fue negro vozal, esclavo del mismo Don Vicente 
Carbo y la Agustina mestiza. Digan si conocieron al padre y madre de esta.

6.	 Item si saben o han visto que yo o alguno de mis pasados haya tributado o 
hecho función de indios90.
Los testigos confirmaron la calidad de “negros esclavos” de sus abuelos 

paternos, Antonio y María de la Merced, y la calidad de esclavo de su padre 
Juan Gregorio, todos los cuales fueron esclavos de Vicente Carbo. Sin embargo, 
hubo más dificultad para llegar a un consenso sobre su línea materna. En el 
caso de su abuela materna, los testigos afirmaron la calidad de “negro esclavo” 
de Franco Lavayen, su abuelo, también esclavo de Vicente Carbo. Sin embargo, 
los testimonios variaron respecto a la calidad de mestiza o india de Agustina 
Pluas, esposa de Franco Lavayen y abuela del peticionario. Algunos testigos 
afirmaron que Agustina Pluas fue tenida por mestiza, aunque no la conocieron 
personalmente, mientras que otros dijeron haber oído decir que era india, 
aunque no la vieron sometida a la doctrina. Ante esto, Juan Victoriano Carbo 
respondió diciendo que “resulta que mis antepasados por ambas líneas han 
sido negros y negras esclavas casadas, con excepción de mi abuela materna, 
cuya calidad no fue india, como afirman los dos primeros testigos, sino mestiza 
como afirma el tercero”.

Carbo argumentó además que los dos primeros testigos incurrieron en 
una contradicción respecto a Agustina Pluas, ya que expresaron que era india 
a pesar de no haberla visto sometida a la doctrina ni a las funciones que se les 
obligaba a los indígenas. Carbo fue más allá y afirmó que incluso si Agustina 
Pluas fuera india, este “defecto” no debería tener ningún impacto en su calidad, 
ya que él es hijo de negro y zamba, no de negro e india.

Supongamos, no obstante, a pesar de la verdad que mi abuela materna, 
Agustina Pluas fuese india, por esto acaso le naciera alguna duda al 
administrador para su solicitud. Nada menos. La declaratoria del 
excelentísimo señor virrey del reino, que es la que gobierna, ordena que 
los hijos de indio en negra, o mulata, siendo legítimos o por el contrario de 
negros y mulatos con india deben tributar como indios (…) sin considerar 

90	  “Juan Victoriano Carbo sobre que no se exija por el administrador de Tributos este gra-
vamen, respecto a ser de calidad negra” AHG, Fondo Manuscritos, EP/J, no. 4394, 1789.



26

Negros, pardos, mulatos y zambos en la disputa por la calidad (Gobernación de Guayaquil, 1780 – 1820)
Angie Clara Farfán García

que no soy hijo de indio en negra o en mulata, ni mulato o negro en india, sino de 
negro en samba. Cuyo caso está muy distante a los propuestos en la regla notada.91. 

El término “zambo” se utilizó para definir la mezcla entre personas negras e 
indígenas.92 En este sentido, Carbo no niega rotundamente el hecho de que su 
abuela fuera indígena, pero si busca distanciarse de este pasado considerándose 
como una “tercera entidad que no está comprendida ni expresada en la 
providencia del señor virrey”. Las terceras entidades, según señala Carbo van 
mudando de grado en grado, extinguiendo así los “defectos personales”. En este 
caso el peticionario está haciendo referencia a la Normativa para declaración 
de mestizos, en la cual se declara que “no siempre los tributarios por hijos de 
tributarios han de propagar esta condición en sus hijos como se ve con los 
mestizos legítimos de indio que solos ellos pagan por la condición del padre y 
no trasciende a sus hijos el reato porque estos como hijos legítimos de mestizo 
gozan de la determinante clara resolución que los releva”93. En este sentido, 
la legitimidad, dependiendo de las uniones, tenía el potencial de eximir la 
carga tributaria. Siguiendo a la normativa, Carbo señala que al ser su abuela 
de calidad indígena y no su madre, el “defecto” de la condición tributaria se 
debería suprimir. Además de referenciar a la normativa, Carbo también hace 
referencia a una solicitud de mestizaje anteriormente realizada en el pueblo de 
Daule por Vicente Villamar:94

(…) escribieron sobre la naturaleza (…) y concluían de estas castas que 
hacen una tercera entidad con la mezcla de españoles, indios, mulatos y 
negros, que de grado en grado van mudando de naturaleza, (…) el administrador 
(…) declaró la Real Audiencia que Vicente Villamar no debía tributar por 

91	  “Juan Victoriano Carbo sobre que no se exija por el administrador de Tributos este gravamen, 
respecto a ser de calidad negra” AHG, Fondo Manuscritos, EP/J, no. 4394, 1789. Mi énfasis.

92	  Chaves, “La creación de otro colonial”. En Genealogías de la diferencia. Tecnologías de la sal-
vación y representación de los africanos en Iberoamérica colonial, ed. Maria E. Chaves (Bogotá 
y Quito: Universidad Javeriana, Abya Yala, 2009): 223.

93	  En el año de 1764, en respuesta a una consulta que realizó el Administrador del ramo de 
Tributos en Guayaquil, el Superior Gobierno reunido en Santa Fe expidió La Normativa para 
la declaración de mestizos. Esta normativa tuvo como fin establecer criterios de diferencia-
ción entre los mestizos tributarios y los no tributarios. Esta diferenciación se hizo bajo los 
criterios de procedencia, género y legitimidad. Ver la normativa completa citada en Ibarra, 
Estrategias del mestizaje: Quito a finales de la época colonial, 63-67.

94	  Para profundizar este caso revisar en Ibarra, Estrategias del mestizaje: Quito a finales de la época 
colonial, 81-82. 



27

Historia y Espacio, vol. 20, nº 63. Julio - Diciembre 2024. Cali, Colombia.
ISSN 0120-4661 (Impreso). ISSN 2357-6448 (En línea). Pp. 1 - 35

ser hijo legítimo mestizo y no tenemos duda alguna que su padre fue hijo 
natural de india, pero en el nieto se extinguió ese personal defecto, mudó la 
naturaleza, como lo dijo el señor fiscal.95

En el análisis del caso de la petición del mestizo, vecino de Daule, Vicente 
Villamar, Ibarra señala que las uniones que predominaron en el tronco del 
peticionario fueron ilegítimas.96 Sin embargo, debido a la condición de legitimad 
del matrimonio de sus padres, Juan Pérez Villamar, considerado mestizo 
tributario, y Micaela Fernández Moran, tenida por mestiza e hija natural, 
Vicente debía ser considerado como libre del tributo. En vez de enfocarse en 
la condición de la abuela paterna, quien fue india cacica, Villamar se centra en 
destacar el linaje blanco por parte de su padre y madre, quienes a pesar de ser 
naturales, tenían ascendencia blanca97. 

Por una parte, Juan Victoriano aboga que la abuela india de Vicente 
Villamar al ser paterna “es más que la mía”, que habría sido materna, por tanto, 
si a Villamar se le reconoció su lado mestizo, también debía reconocerse su 
lado negro, que es el que más pesa, no solo por ser de su línea paterna, si no 
por “de los cuatros costados, (tener) los tres más importantes de negro”. La 
condición de “negros bozales” de sus abuelos paternos, y la de esclavo de su 
padre, son resaltadas debido a que su condición de esclavos no los hacía sujeto 
de tributación. Además de reiterar esta condición, Juan Victoriano se centra en 
elaborar un discurso sobre la importancia de la condición paterna, apelando 
a lo benigno de la ley:

La ley aparte dice que, si el padre es hidalgo y la madre villana, hidalgo 
es el hijo que de ellos naciendo. Aun en los hijos naturales cuando es 
conocido el padre, gozan de sus honores y exención, superando siempre la 
naturaleza de este a la madre, como proveniente de mayor y mas poderosa 
causa: por eso en la misma providencia de nuestro Señor excelentísimo, 
se manda a cuyos hijos legítimos de indias con blancos y mestizos no 
tributen. Por otra parte, los defectos paternos son puramente personales 
que no trascienden a los hijos de legítimos por ser conforme a derecho, 
que lo personal del padre, mucho más bien de la abuela materna no pase a los 
herederos y se restituya así todo lo odioso, y se amplíe solo lo favorable y benéfico: 

95	  “Juan Victoriano Carbo sobre que no se exija por el administrador de Tributos este gravamen, 
respecto a ser de calidad negra” AHG, Fondo Manuscritos, EP/J, no. 4394, 1789.

96	  Ibarra, Estrategias del mestizaje 81-82.
97	  Ibarra, Estrategias del mestizaje, 81-82.



28

Negros, pardos, mulatos y zambos en la disputa por la calidad (Gobernación de Guayaquil, 1780 – 1820)
Angie Clara Farfán García

así la ilegitimad de los abuelos no perjudica a los nietos legítimos según el 
derecho conocido y de nuestro real por otras dignidades y empleados.98

En respuesta a los alegatos presentados por Carbo, el administrador de 
tributos mandará a pedir la partida de bautismo de su madre, en la que se 
certifique su calidad de zamba. Juan Victoriano no responderá más y el caso 
quedará inconcluso. Ahora bien, por una parte, la declaratoria de Victoriano 
Carbo nos da a entender que, en ciertos casos, los “defectos” asociados a la 
casta se ven disueltos a través de los criterios de origen y legitimidad. Por 
otra parte, se resalta la idea de ampliar solo lo “favorable y lo benéfico” de la 
ley. En este caso, Carbo argumenta que como “tercera entidad”, derivada del 
matrimonio legítimo de negro y zamba, no puede ser considerado como indio. 
Según él, esto “lo aborrece la razón y lo detesta la equidad, y aun la más rigurosa 
justicia”, ya que la naturaleza, modificándose de grado en grado, va eliminando 
los defectos personales.

Mientras que Minchom afirma que, en la Real Audiencia de Quito, tener 
la asociación con la ascendencia africana traía consigo un mayor estigma que 
la descendencia indígena”99, autoras como Laviana han argumentado que 
la población de descendencia africana en la gobernación de Guayaquil fue 
estimada como superior precisamente porque no estuvo sujeta a la tributación. 
No obstante, Minchom no niega que esto pudo haber cambiado en otras 
regiones, conformadas por poblaciones más diversas. Más que preguntarnos 
qué grupo social tuvo mayor reconocimiento social que otro, las declaratorias 
de mestizaje nos permiten dar cuenta cómo personas de distintas calidades 
utilizaron los lenguajes disponibles de la legislación del tiempo para buscar 
estrategias de movilidad social. En este sentido, supieron jugar con elementos 
como el linaje, los oficios, la legitimidad y el género para lograr la exención 
tributaria.

Para ejemplificar como la calidad fue utilizada de manera estratégica y 
cambiante analizaremos el caso de José Pastor, quien solicitó ser declarado 
como mulato, y al no obtener una respuesta favorable solicitó calificarse 
como indio. El ocho de abril de 1816, José Pastor Castro, se presentó antes las 
autoridades de Guayaquil, señalando la arbitrariedad de don José Azate, quien 

98	  “Juan Victoriano Carbo sobre que no se exija por el administrador de tributos este gravamen, 
respecto a ser de calidad negra” Estrategias del mestizaje, Fondo Manuscritos, EP/J, no. 4394, 
1789.

99	  Minchom, The People of Quito, 194.



29

Historia y Espacio, vol. 20, nº 63. Julio - Diciembre 2024. Cali, Colombia.
ISSN 0120-4661 (Impreso). ISSN 2357-6448 (En línea). Pp. 1 - 35

lo había empadronado como natural en el partido de Daule.100 En su petición 
José Pastor presenta una certificación de bautismo del año 1776, donde indica 
que fue hijo legítimo de José Manuel Castro y Casilda Chaguay. En la sumaria 
de su información José Pastor afirmará que tanto él, como su mujer, Carmen 
Guayambe, han sido reputados generalmente como “mestizos o mulatos”.

La información de los testigos calificará a José Pastor como zambo, y a 
Carmen como mestiza. También se confirmará la calidad de zambo negro del 
alegado padre de José, Manuel Castro. Sin embargo, las pruebas presentadas por 
José no serán suficientes, por lo que se mandará a pedir un informe al teniente 
del partido sobre su solicitud. Los nuevos testigos en el partido de Daule serán 
llamados a dar información sobre la calidad de José Pastor Castro, y dirán que 
conocen a este por José Pastor Piloso y no por Castro, hijo legítimo de la india 
Casilda Chaguay y el indio de doctrina Tomás Piloso. Uno de los testigos, su tío 
Francisco Chaguay dirá que la petición de José Pastor no es “más que un enredo 
de su sobrino para no pagar tributo”. Los otros testigos usarán categorías como 
india de doctrina, cholo tributario y china para calificar a los parientes de José 
Pastor. Ante la nueva información recibida, se afirmará que efectivamente que 
tanto José Pastor como sus hijos están sujetos a la contribución india.

En respuesta las declaraciones de los nuevos testigos, José Pastor, quien 
ahora firma como Piloso, se reconocerá como indio del pueblo de Daule y 
pedirá a las autoridades se le devuelvan los pesos gastados en el proceso de 
la declaratoria: 

me sujeto voluntariamente al cargo que se me exige como tributación. Mi 
petición ahora se reduce a que justificada como es mi condición deben 
devolverme las cosas que he gastado en el expediente y constan de la adjunta 
plantilla, pues como indio no debo pagar nada (…) con esta cantidad podre 
auxiliar el pago del 17 que tengo que hacer (…) y la de mis dos hijos, pues de 
otra manera no tengo posibilidad de satisfacer la contribución.101

Al ser descubierto en un engaño, José Pastor recurre a declararse como indio 
para solicitar los beneficios asociados de esta calidad. Sin embargo, la petición 
para que se le devuelvan sus pesos fue negada ya que “habiéndose disfrazado 
con la investidura de mulato, perdió los privilegios de indio”.

100	 “N.2(4)(9) Año 1816. José Pastor, sobre la justificación de ser mestizo. Escribano Mayor 
de Cabildo. 21 fs. Inc. 1 blanco.” AHG, Fondo Manuscritos, EP/J, N°6107, 21fs., 1816.

101	 “José Pastor, sobre la justificación de ser mestizo”, AHG, Fondo Manuscritos, EP/J, N°6107, 
21fs., 1816. 



30

Negros, pardos, mulatos y zambos en la disputa por la calidad (Gobernación de Guayaquil, 1780 – 1820)
Angie Clara Farfán García

Conclusiones
Las declaratorias de mestizaje fueron un mecanismo legal a través de los cuales 
sujetos de distintas calidades buscaron lograr la exención tributaria. Siguiendo 
estudios anteriores respecto a las declaratorias de mestizaje hemos podido 
observar que el auge de las peticiones estuvo directamente relacionado a las 
reformas borbónicas, que buscaron incrementar los ingresos del cobro del 
tributo, generando una mayor presión fiscal para la población en general. A 
fines de la época colonial, debido a la pluralidad de personas que habitaron 
la gobernación de Guayaquil, los intentos por ejercer el cobro del tributo se 
volvieron complejos para las autoridades. En la gobernación de Guayaquil, las 
autoridades locales no supieron cómo actuar ante la pluralidad de personas 
que habitaron este espacio. Fue así que las autoridades superiores buscaron 
generar lineamientos que sirvieran de guía para los procedimientos fiscales. 

Particularmente, en 1764, en respuesta a una consulta que realizó el 
administrador de tributos al Gobierno de Santa Fe, se expidió la Normativa para 
declaración de mestizos. Esta normativa presentó importantes intersecciones 
entre elementos como el linaje, la legitimidad y el género para definir la calidad 
de una persona. Esta fue utilizada tanto por las autoridades, para defender los 
motivos del empadronamiento de un sujeto, como por los peticionarios para 
lograr la exención tributaria. En este sentido, las declaratorias de mestizaje nos 
permiten observar que tanto hombres, como mujeres de distintas calidades 
navegaron el espacio de la diferencia, utilizando los elementos que el lenguaje 
de la legislación del momento les brindaba.

Con el análisis de las peticiones realizadas por negros, pardos, zambos 
y mulatos en la Gobernación de Guayaquil a fines del siglo XVIII hemos 
observado que lejos de querer establecer un vínculo con el linaje más próximo 
a la blanquitud, los peticionarios buscaron resaltar su origen negro para ser 
exentos del tributo. En una primera instancia estas peticiones presentan un 
aporte importante a los estudios relacionados a las declaratorias de mestizaje 
pues se afirmaba que la ascendencia africana tenía un mayor estigma que la 
indígena. Sin embargo, no podemos obviar el hecho de que en ninguno de 
los expedientes analizados ellos logran su cometido. En ese sentido, más que 
afirmar que la población de castas tuvo mayor reconocimiento que los indios 
en la gobernación de Guayaquil, el análisis de las declaratorias presentadas 
nos permite dar cuenta que la calidad no fue una característica esencial de 
un individuo, sino que estuvo sujeta a cambios dependiendo del contexto 
particular en que se encontraran. 



31

Historia y Espacio, vol. 20, nº 63. Julio - Diciembre 2024. Cali, Colombia.
ISSN 0120-4661 (Impreso). ISSN 2357-6448 (En línea). Pp. 1 - 35

Si bien los peticionarios muchas veces hacen referencia a la Normativa 
para declaración de mestizos, los criterios de linaje y legitimidad para lograr 
la exención tributaria no se cumplían en la mayoría de los casos. Esto, sin 
embargo, no fue un impedimento para que la población de castas peticionara. 
Los batallones y milicias en las postrimerías de la colonia en la gobernación de 
Guayaquil generaron espacios para que la población de castas pudiera acceder 
a derechos que antes se les habían negado. De este modo, la filiación militar fue 
muchas veces utilizada como un argumento al momento de buscar la exención 
tributaria por negros, pardos, mulatos y zambos. 

Los casos expuestos aportan un valioso enfoque historiográfico sobre 
las declaraciones de mestizos a fines del siglo XVIII, especialmente desde 
la perspectiva de las negros, pardos, zambos y mulatos en la gobernación de 
Guayaquil. No obstante, es imperativo que futuras investigaciones aborden 
estos temas con mayor profundidad, particularmente para comprender mejor 
la dinámica de la exención tributaria y la filiación militar y para así ofrecer una 
comprensión más completa y matizada de estas prácticas y su contexto. 



32

Negros, pardos, mulatos y zambos en la disputa por la calidad (Gobernación de Guayaquil, 1780 – 1820)
Angie Clara Farfán García

Referencias 

Fuentes primarias  

Archivo Histórico del Guayas (AHG) 
“N.22(50)(19) Expediente seguido por Manuel Coello, sobre se le declare mestizo 

y exento de tributos. Esno. Alexo Guiraldes.”, Fondo Manuscritos, EP/J, 7061, 
10 fs., 1789.

“N.12 (34)(10) Año 1789. Juan Victoriano Carbo sobre que no se exija por el admi-
nistrador de Tributos este gravamen, respecto a ser de calidad negra. Escribano 
Guiraldes.”, Fondo Manuscritos, EP/J, no. 4394, 1789.

“N.13(23)(53) Año 1816. Ordinario, Juan Evangelista Castillo, sobre que se le excluya 
de la clase de indio. Escribano, Juan Gaspar de Casanova.”, Fondo Manuscritos, 
EP/J, no. 6105, 13 fs., 1816. 

“N.44 Año 1812. Don Francisco Aviles y Pacheco sobre se le excluya de las milicias a 
su mayordomo Juan Pablo Gómez. Escribano Aguirre. 25 fs.”, Fondo Manuscritos, 
EP/J, no. 2612, 25fs., 1812.

“N.95(7) Año 1816. Pedro José Carranza, sobre se le declare libre del pago de tri-
butos, por ser de calidad zambo. Escribano, Juan Gaspar de Casanova. 7 fs. Inc. 
2 en blanco.” Fondo Manuscritos, EP/J, no. 6101, 7 fs., 1816”

“N.61(42)(78) Año 1817. Juana Dominga León, sobre acreditar que sus hijos son 
pardos y no indios. Escribano, Juan Gaspar de Casanova.” Fondo Manuscritos, 
EP/J, 6104, 7 fs., 1817.

“N.2(4)(9) Año 1816. José Pastor, sobre la justificación de ser mestizo. Escribano 
Mayor de Cabildo. 21 fs. Inc. 1 blanco.” Fondo Manuscritos, EP/J, N°6107, 21fs., 
1816.

Fuentes secundarias 
Aráuz, Maritza. “El mestizaje en las sociedades rurales en la costa ecuatoriana: 

Montecristi y Jipijapa”. Quitumbe, no. 9 (1995): 37-54.
Aráuz, Maritza. Pueblos indios en la costa ecuatoriana: Jipijapa y Montecristi en la mitad 

del siglo XVIII. Quito: Abya Yala, 2000. 
Ares Queija, Berta. 2004. “Las categorías del mestizaje: desafíos a los constreñimientos de 

un modelo social en el Perú colonial temprano”. Histórica XXVIII: 193-218.
Anrup, Roland y Chaves, María E. “La plebe en una sociedad ‹de todos los colores›. 

La construcción de un imaginario social y político a fines de la época colonial 
en Cartagena y Guayaquil”. En La plebe en América Latina, editado por Jacques 
Polony-Simard y Carmen Bernard, 2-38. Paris: EHESS, 2005.

Boyer, Richard. 1997. “Negotiating Calidad: The Everyday Struggle for Status in Mexico”. 
Historical Archaeology 31, no 1: 64-73. https://doi.org/10.1007/BF03377256.

Chance, John K., and William B. Taylor. 1997. “Estate and Class in a Colonial City: Oaxaca 
in 1792”. Comparative Studies in Society and History 19, no. 4: 454-87.

https://doi.org/10.1007/BF03377256


33

Historia y Espacio, vol. 20, nº 63. Julio - Diciembre 2024. Cali, Colombia.
ISSN 0120-4661 (Impreso). ISSN 2357-6448 (En línea). Pp. 1 - 35

Campos Rivas, Carlos. 2016. “El diálogo taxonómico entre la pintura de castas y el cien-
tificismo racial: el caso de José Joaquín Magón”. REVISTA KAYPUNKU, 3(2), 177-221.

Carrera, Magali M. 2003. Imagining Identity in New Spain. Texas: University of
Texas Press.
Castaño Rodríguez, Paola. 2002. “Tres aproximaciones al mestizaje en América 

Latina colonial”. Historia Crítica, no. 23: 115-131.
Chaves, María. Honor y Libertad: Discursos y Recursos en la Estrategia de libertad de una 

Mujer Esclava (Guayaquil a fines del periodo colonial). Gotemburgo: Departamento 
de historia e Instituto Iberoamericano de la Universidad de Gotemburgo, 2001.

Chaves, María. “Artesanos, pulperos y regatones: notas para el estudio de los sectores 
subalternos de Guayaquil a fines de la colonia”. Revista Ecuatoriana de Historia, 
no. 18 (2002): 55-82.

Chaves, María. “La creación de otro colonial: apuntes para el estudio de la diferencia 
en el proceso de la conquista americana y de la esclavización de los africanos”. 
En Genealogías de la Diferencia. Tecnologías de la Salvación y Representación de los 
africanos en Iberoamérica colonial, editado por Maria E. Chaves, 179-243. Bogota, 
Quito: Universidad Javeriana, Abya Yala, 2009.

Chaves, María. “Race and caste: Other Words and Other Worlds”. En Race and Blood 
in the Iberian World, editado por Martínez María, Nirenberg David, Hering-Torres 
Max, 11-38. Zürich, Berlin: Lit Verlag, 2012.

Domínguez Ortiz, Antonio. 1991. La clase social de los conversos en Castilla en la Edad 
Moderna. Granada: Universidad de Granada.

Farfán García, Angie. “El rol de las mujeres en la disputa por la calidad a través de las 
declaratorias de mestizaje (Gobernación de Guayaquil, 1770- 1820)”. Yachasun 8, 
no. 14 (2024): 2-20. https://doi.org/10.46296/yc.v8i14.0400

Fisher, Andrew B. y Matthew D O’Hara. 2009. Imperial Subjects: Race and Identity 
in Colonial Latin America. Durham N.C: Duke University Press.

Gonzalbo, Pilar. 1998. La familia y el nuevo orden colonial, México D.F.: El Colegio 
de México.

Hamerly, Michael. Historia Social y Económica de la Antigua Provincia de Guayaquil. 
1763-1842. Guayaquil: Banco Central del Ecuador, 1987.

Ibarra, Alexia. “La Condición del Mestizaje en el Contexto de las Reformas Borbó-
nicas (segunda mitad del siglo XVIII)”. Quitumbe, no 9 (1995): 37-54.

Ibarra, Alexia. Estrategias del mestizaje: Quito a finales de la época colonial. Quito: 
Ediciones Abya Yala, 2002. 

Katzew Ilona. 2004. Casta Painting: Images of Race in Eighteenth-Century Mexico. 
New Haven: Yale University Press.

Kuethe, Allan. “The status of the free pardo in the disciplined militia of New 
Granada”. The Journal of Negro History, 56, no. 2 (1971): 105–170. https://doi.
org/10.2307/2716233.

Laviana, Maria Luisa. Guayaquil en el siglo XVII. Recursos Naturales y desarrollo eco-
nómico. Sevilla: Escuela de Estudios Hispanoamericanos, 1987.

https://doi.org/10.46296/yc.v8i14.0400
https://doi.org/10.2307/2716233
https://doi.org/10.2307/2716233


34

Negros, pardos, mulatos y zambos en la disputa por la calidad (Gobernación de Guayaquil, 1780 – 1820)
Angie Clara Farfán García

Laviana, Maria Luisa. “‘Señor, por amor de Dios, no me coma’. La piratería en el Pací-
fico según Francisco Requena”. Derroteros de la Mar del Sur, no 22 (2014): 100-109.

Marchena Fernández, Juan. Oficiales y Soldados en el Ejército de América, Sevilla: 
Escuela de Estudios Hispanoamericanos, 1983.

Márquez Villanueva, Francisco. 1965. The Converso Problem: An Assesment. En Co-
llected Studies in Honour of Américo Castro’s Eighten Year, editado por M.Hornik, 
319-342. Oxford.

Martínez, María E.. Genealogical Fictions: Limpieza de Sangre, Religion, and Gender in 
Colonial Mexico. Standford: Standford University Press, 2008.

McCaa, Robert. 1984. “Calidad, Clase, and Marriage in Colonial Mexico: The Case of 
Parral, 1788-90”. The Hispanic American Historical Review, 64, no 3: 477-501.

McCaa, Robert, Stuart B. Schwart y Arturo Grubessich. 1979. “Race and Class in 
Colonial Latin America: A Critique”. Comparative Studies in Society and History 21, 
no. 3: 421-33.

Minchom, Martin. The People of Quito, 1690-1810: Change and Unrest in The Under-
class. New York: Routledge, 1994.

Mörner, Magnus. 1967. Race mixture in the history of Latin America. Boston: Little, Brown.
Pollack, Aaron. “Hacia una Historia Social Del Tributo De Indios y Castas en His-

panoamérica. Notas En Torno A Su Creación, Desarrollo Y Abolición”. Centro de 
Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social-Sureste 66, no. 1 (2016): 
65-160. 

Rappaport, Joanne. 2014. The Disappearing Mestizo: Configuring Difference in 
the Colonial New Kingdom of Granada. Durham: Duke University Press, 2014.

Roth, Cecil. 1940. “Marranos and Racial Anti-Semitism: A Study in Parallels.” En 
Jewish Social Studies 2, n°3: 239-248.

Schwaller, Robert. 2010. “Defining Difference in Early New Spain”. Tesis doctoral. The 
Pennsylvania State University. 

Silva, Luiz. “Negros en armas en el mundo iberoatlántico: del barroco a la moder-
nidad”. En Nunca Jamás ha llovido reyes en el cielo: De independencias, revoluciones y 
liberalismos en Iberoamérica, editado por Ivana Frasquet, 169-192. Quito: Univer-
sidad Andina Simón Bolivar y Corporación Editora Nacional, 2013.

Solano, Sergio y Roicer Flórez. “‘Artilleros pardos y morenos artistas’: Artesanos, 
raza, milicias y reconocimiento social en el Nuevo Reino de Granada, 1770-1812”. 
Historia Critica, no 48 (2012): 11-37. 

Solano, Serio Paolo. 2013. “Repensando la configuración socio-racial del Nuevo Reino de 
Granada.

Terán, Rosemarie. “Los rasgos de la configuración social en la Audiencia de Quito”. 
Quitumbe, n°9 (1995): 11-20.

Thibaud, Clément. Repúblicas en armas: los ejércitos bolivarianos en la guerra de inde-
pendencia en Colombia y Venezuela. Bogotá: Planeta, 2013. 

Twinam, Ann. Public Lives, Private Secrets: Gender, Honor, Sexuality, and Illegitimacy in 
Colonial Spanish America. Stanford: Stanford University Press, 1999.



Esta obra está publicada bajo la licencia CC Reconocimiento- No Comercial - Compartir Igual 4.0

Twinam, Ann. Purchasing whiteness: pardos, mulattos, and the quest for social mobility in 
the Spanish Indies. Stanford, California: Standford University Press, 2015.

Vela, Susana. “‘Mulato ‘conocido y reputado por tal’”, en Quitumbe, n°9 (1995): 77-88. 
Vinson III, Ben. “Los milicianos pardos y la construcción de la raza en el México 

colonial”. Signos Históricos 2, no 4 (2000): 87-106.
Vinson, Ben, III, y Stewart R. King. “Introducing the ‘New’ African Diasporic Mi-

litary History in Latin America.” Journal of Colonialism and Colonial History 5, no 
2 (2000): 1–24.

Mg. Clara Farfán García
Es licenciada en Antropología por la University College de Londres (UCL), 
y Magíster en investigación en historia por la Facultad Latinoamericana de 
Ciencias Sociales (FLACSO), sede Ecuador. Investigadora interdisciplinar 
enfocada en las áreas de estudios críticos del patrimonio y nuevas metodologías 
para democratización de los archivos a través de las artes. Ha sido investigadora 
de instituciones como la GAD Cotacachi (Ecuador), la University of Texas Rio 
Grande Valley (UTRGV), la GAD Rocafuerte (Ecuador) y la Universidad de 
Sussex. Su investigación actual se basa en la metodología de “fabulación crítica” 
hacia los archivos de esclavitud en la Real Audiencia de Quito.


	_Hlk182404154

