
Esta obra está publicada bajo la licencia CC Reconocimiento- No Comercial - Compartir Igual 4.0

Forma de citar este artículo: López, Armando J. “Los saberes de los pueblos y la tradición escrita. José 
Trinidad Ruiz y El Plan de Tlaltizapán, julio de 1911” Historia y Espacio. Vol. 21 n°65 (2025), e30315087. 
Doi: 10.25100/hye.v21i65.15087.

Los saberes de los pueblos y la tradición 
escrita. José Trinidad Ruiz y El Plan de 

Tlaltizapán, julio de 1911
The knowledge of the peoples and the written 

tradition. José Trinidad Ruiz and the Plan of 
Tlaltizapán, July 1911

DOI: 10.25100/hye.v21i65.15087

Fecha de recepción: 1/07/25 | Fecha de aceptación: 8/08/25

Armando Josué López Benítez1

Colegio de Morelos, Cuernavaca, México.
Correo electrónico: armando.lopez@elcolegiodemorelos.edu.mx
Orcid: 0000-0002-7580-296X

1	  Licenciado en Historia, Maestro en Humanidades (Historia) por la Universidad Autónoma 
Metropolitana unidad Iztapalapa (UAM-I). Doctor en Estudios Mesoamericanos por la 
Universidad Nacional Autónoma de México (UNAM). De agosto de 2021 a enero de 2025, 
fue Docente de Tiempo Completo en la Universidad Para el Bienestar Benito Juárez (UBBJ) 
plantel Tlaltizapán de Zapata. Desde diciembre de 2024 es Investigador Invitado en el 
Laboratorio Nacional de Materiales Orales (LAMNO) de la Escuela Nacional de Estudios 
Superiores (ENES) unidad Morelia de la Universidad Nacional Autónoma de México 
(UNAM). Desde noviembre del 2024 es Profesor de Tiempo Completo en El Colegio de 
Morelos (COLMOR). Ha participado en Coloquios y Congresos Nacionales e Internacionales 
sobre Patrimonio Cultural Inmaterial, Historia Regional, Religiosidad Popular, Antropología, 
entre otros. Ha publicado capítulos de libros colectivos y académicos y de difusión y artículos 
en revistas especializadas de investigación. Ha coordinado libros colectivos académicos y 
de difusión.

https://historiayespacio.univalle.edu.co/index.php/historia_y_espacio/issue/view/1113
https://crossmark.crossref.org/dialog/?domain=historiayespacio.univalle.edu.co&doi= 10.25100/hye.v21i65.15087
https://historiayespacio.univalle.edu.co/index.php/historia_y_espacio/issue/view/1113
mailto:armando.lopez@elcolegiodemorelos.edu.mx
https://orcid.org/0000-0002-7580-296X
https://orcid.org/0000-0002-7580-296X
https://orcid.org/0000-0002-7580-296X


2

Los saberes de los pueblos y la tradición escrita. José Trinidad Ruiz y El Plan de Tlaltizapán, julio de 1911
Armando Josué López Benítez

Resumen:
Aunque a los pueblos que se inscribieron como zapatistas comúnmente se les 
ha considerado ignorantes y sin planteamientos claros más allá de la búsqueda 
de una “reforma agraria”, lo cierto es que desde el inicio del movimiento armado 
mantuvieron una ideología clara donde la tradición escrita fue un elemento 
esencial para realizar planteamientos que les permitieran justificar su lucha y de 
esa manera poder conservar su sentido de comunidad como lo habían hecho desde 
mucho tiempo atrás. La grafía estuvo presente desde la implementación de las 
Cédulas Reales o Títulos primordiales, pasando por las obras evangelizadores que 
se secularizaron y se acercaron a un sentido simbólico que representaba entidades 
sagradas y también acontecimientos históricos que ayudaron a mantener cohesión 
social, así como los corridos que se interpretaban en Morelos y sus alrededores. 
De igual manera, los planes revolucionarios decimonónicos ayudaron a los 
pueblos a fortalecer su visión política al participar en movimientos nacionales, 
pero practicando un sentido popular que sin lugar a duda fueron antecedentes a 
la promulgación de los Planes de Tlaltizapán y de Ayala, documentos que marcan 
el inicio de la revolución del Sur donde José Trinidad Ruiz, pastor metodista 
radicado en Tlaltizapán jugó un papel primordial.

Palabras Clave: tradición escrita, sentido de comunidad, Planes políticos, 
liberalismo popular, Plan de Tlaltizapán.

Abstract:
Although the peoples who registered as Zapatistas have commonly been considered 
ignorant and lacking clear ideas beyond the pursuit of “agrarian reform,” the truth is 
that from the beginning of the armed movement, they maintained a clear ideology 
in which written tradition was an essential element in developing ideas that 
allowed them to justify their struggle and thus preserve their sense of community 
as they had done for a long time. Writing was present from the implementation 
of the Royal Charters or Primordial Titles, through the evangelizing works that 
became secularized and took on a symbolic meaning representing sacred entities 
and historical events that helped maintain social cohesion, as well as the Corridos 
that were performed in Morelos and its surroundings. Similarly, the revolutionary 
plans of the nineteenth century helped the people strengthen their political vision 
by participating in national movements, but practicing a popular sense that 
undoubtedly preceded the promulgation of the Plans of Tlaltizapán and Ayala, 
documents that mark the beginning of the revolution in the South, where José 
Trinidad Ruiz, a Methodist pastor based in Tlaltizapán, played a key role.

Keywords: written tradition, sense of community, political plans, popular 
liberalism, Plan of Tlaltizapán.



3

Historia y Espacio, vol. 21, nº 65. Julio - Diciembre 2025. Cali, Colombia.
ISSN 0120-4661 (Impreso). ISSN 2357-6448 (En línea). e30315087

Armando Josué López Benítez

Los saberes de los pueblos y la tradición 
escrita. José Trinidad Ruiz y El Plan de 

Tlaltizapán, julio de 1911

Introducción
En la historiografía del zapatismo mucho se ha discutido sobre el Plan de Ayala, 
sus implicaciones ideológicas y sobre su origen. La mayoría coinciden que 
reflejó una radicalidad tras la ruptura con Francisco I. Madero, pues fue cuando 
los mandos zapatistas, manifestando un alto grado de autonomía política, 
decidieron hacer públicas sus aspiraciones revolucionarias que implicaban 
un sentido social más profundo que fue producto de una larga experiencia de 
disputa territorial contra las haciendas desde el periodo colonial, pero también 
la pérdida gradual en la toma de decisiones en cuestiones que competen a la 
pieza clave de la nación: los pueblos.2 

El Plan de Ayala sintetizó la experiencia de por lo menos dos siglos de 
pérdida de autonomía de los pueblos desde lo implementación de las Reformas 
Borbónicas que buscaron a toda costa moldear una idea de sociedad moderna a 
través de la construcción del Estado-Nación, aspecto replicado por los liberales 
decimonónicos que vieron a las comunidades campesinas e indígenas como 
un factor de atraso para el progreso. Desde entonces, se implementaron leyes 
con la intención de modernizar y consolidar el capitalismo en las zonas rurales 
dando continuidad a los ataques de la vida comunitaria campesina. Así fue 
construyéndose una visión racista sobre los pobladores que los asemejaba con 
animales o en el mejor de los casos, con grupos étnicos antiguos asociados con 
la incivilización y la barbarie, sin que se les concediera la oportunidad de ser 

2	  Cfr. Francisco Pineda Gómez, La irrupción zapatista, 1911, (México: Ediciones Era, 2014), 
187-194; Salvador Rueda Smithers, “Hacia la relectura del Plan de Ayala”, en A cien años del 
Plan de Ayala, comps. Édgar Castro Zapata y Francisco Pineda Gómez, (México: Fundación 
Zapata y los Herederos de la Revolución/Ediciones Era, 2013), 13-50; John Womack Jr., 
Zapata y la revolución mexicana, (México: Siglo XXI Editores/SEP-Dirección General de 
Publicaciones, 1985), 435-442; Francisco Pineda Gómez, “El Plan de Ayala y los saberes de 
los campesinos revolucionarios”, en A cien años del Plan de Ayala, comps. Édgar Castro Zapata 
y Francisco Pineda Gómez, (México: Fundación Zapata y los Herederos de la Revolución/
Ediciones Era, 2013), 213-242.



4

Los saberes de los pueblos y la tradición escrita. José Trinidad Ruiz y El Plan de Tlaltizapán, julio de 1911
Armando Josué López Benítez

escuchados y pudiesen manifestar su visión propia y la perspectiva del mundo 
a través de su óptica.3 

El presente escrito tiene como objetivo, mostrar como los pueblos surianos 
fueron construyendo un pensamiento político-comunitario a través de la 
experiencia adquirida en todas las vicisitudes que tuvieron que enfrentar 
desde el periodo colonial final hasta el levantamiento armado zapatista de 
1911. El común denominador en este proceso es la apropiación de la escritura 
por parte de los pobladores, aunque en muchos casos, se les ha considerado 
ignorantes y alejados de todo proceso de “modernización”; no obstante, 
lo cierto es que los habitantes de las comunidades estuvieron desde muy 
tempranamente relacionados con documentos escritos desde su reformulación 
con las congregaciones y otorgamiento de las Cédulas Reales, pasando por los 
diversos procesos legales, obras teatrales evangelizadoras y cívicas, al igual 
que con la música como en el corrido, así como en los diversos movimientos 
políticos que secundaron y que se amparaban a través de diversos manifiestos 
que recibieron el nombre de “planes”, herencia esta última que los zapatistas 
recibieron en la formulación de dos de sus primeros documentos: El Plan de 
Tlaltizapán en junio y el Plan de Ayala en noviembre de 1911 en cuya redacción 
participó como protagonista el pastor metodista José Trinidad Ruiz quien era 
un intelectual pueblerino con alcance regional.  

La tradición escrita y el sentido de comunidad
Las poblaciones indígenas mantuvieron otro tipo de relación con la cultura 
escrita, muy tempranamente desde el momento posterior de iniciar la 
colonización, en particular desde su reubicación para evangelizar y pagar 
tributo, lo que fue formalizándose a través de Cédulas Reales que les amparaban 
como pueblos establecidos desde antes del contacto hispano. Estos documentos 
oficializaban a las nuevas comunidades sobre su existencia y la respectiva 
dotación de tierras otorgadas por el Rey. Lo anterior nos permite hacer alusión 
al proceso de congregaciones de los pueblos de indios implicó, lo cual implicó 
que los altepeme o asentamientos originales fueran removidos y reorganizados, 
3	  Federico Navarrete Linares, “¿Qué significaba ser indio en el siglo XIX?”, en Los indígenas 

en la independencia y en la revolución mexicana, coords. Miguel León Portilla y Alicia Mayer 
(México: Fideicomiso Texeidor/INAH/UNAM, 2010), 171-190; Agustín Basave, México 
mestizo: Análisis del nacionalismo mexicano en torno a la mestizofilia, (México: FCE, primera 
reimpresión, 2011) 17-41; Francisco Pineda Gómez, “La representación del indio. Fiesta y 
guerra de la oligarquía”, Revista Cuicuilco, Vol. 9, Núm. 24, (2002): 1-26; Federico Navarrete 
Linares, Las relaciones interétnicas, (México: UNAM, 2004), 63-101.       



5

Historia y Espacio, vol. 21, nº 65. Julio - Diciembre 2025. Cali, Colombia.
ISSN 0120-4661 (Impreso). ISSN 2357-6448 (En línea). e30315087

lo cual se realizó en dos etapas: la primera entre los años 1550-1564 y la segunda 
con mayor intensidad entre 1595-1605, cuando murieron miles de indios a 
causa de las grandes epidemias.4 Así que las congregaciones representaron un 
nuevo modelo poblacional, ya que muchos pueblos cobraron mayor relevancia 
que otros con la idea de mejorar la administración y recaudación de tributo. 
Fue entonces cuando algunas localidades se convirtieron en pueblos-cabecera 
con algunas más sujetas a su jurisdicción. Esto representaba otro nivel de 
organización política a la cual se le denominó la “república de indios”, ya que 
comprendía varios poblados, así como tierras de cultivo, aguas y montes, 
mientras que la sede central del gobierno local era la cabecera, que se subdividía 
frecuentemente en barrios. Además, era la residencia del antiguo tlatoani, que 
era llamado cacique y los oficiales de la república; en contraste, los señores 
de los pueblos sujetos no tenían el rango de tlatoani y había otras unidades 
pequeñas denominadas estancias o barrios, los cuales estaban generalmente 
en torno a la cabecera.5 Para asegurar las posibilidades de subsistencia de las 
comunidades y con la intención de protegerlas contra la expansión territorial 
de los agricultores y ganaderos de origen hispano, la Corona les concedió el 
derecho legal sobre las tierras, aguas, montes y demás recursos naturales que 
estaban incluidos en un área de 500 varas a partir del centro del pueblo hacia 
los cuatro puntos cardinales.6

La distribución de ese territorio descansaba en el fundo legal que era una 
porción de tierra inalienable, otorgada por el Rey, que se componía por las 
tierras de comunidad, adquiridas por los pueblos a través de mercedes reales, 
compras donaciones o composiciones. También lo integraban las tierras de 
cofradía destinadas para el culto religioso; y las llamadas de “propio peculiar 
adquisición”, que era una modalidad semejante a la propiedad privada.7 En la 
tenencia del “propio peculiar”, la posesión normalmente recaía en caciques y 
notables locales que eran los que representaban normalmente el gobierno de 
las repúblicas, y quienes adquirían legitimidad y relativa autonomía con sus 

4	  Gisela von Wobeser, La formación de la hacienda en la época colonial. El uso de tierra y agua, 
(México: UNAM, 1983), 16.

5	  Pedro Carrasco, “La transformación de la cultura indígena durante la colonia”, Historia 
Mexicana, Vol. 25, No. 2 (98), (1975):  178.

6	  Von Wobeser, La formación... 16.
7	  Irving Reynoso Jaime, Las dulzuras de la libertad. Haciendas, ayuntamientos y milicias durante el 

primer liberalismo, distrito de Cuernavaca 1810-1835, (Cuernavaca: Secretaría de Información 
y Comunicación del Gobierno del Estado de Morelos, 2013), 55.



6

Los saberes de los pueblos y la tradición escrita. José Trinidad Ruiz y El Plan de Tlaltizapán, julio de 1911
Armando Josué López Benítez

elecciones anuales, pues eran los intermediarios con el mundo español, lo que 
dio pie a la existencia de una estratificación social interna. De modo que en la 
cúspide de tales comunidades indígenas se encontraban estos caciques o indios 
nobles que gracias a su riqueza podían emprender actividades económicas como 
la cría de borregos, construir y amueblar sus casas al estilo español y conservar 
sus títulos nobiliarios, tierras y terrazgueros para trabajarlas. En contraste, 
los indios terrazgueros o macehuales fueron el otro sector social residente en 
las repúblicas de indios encargados de pagar el tributo a través del usufructo 
del trabajo en las tierras que otorgaba la Corona.8 En este tenor, Dorothy 
Tanck define un pueblo de indios como una entidad corporativa, reconocida 
legalmente donde vivían ochenta tributarios o más, con un aproximado de 
360 habitantes y donde había una iglesia consagrada, gobernantes indígenas 
electos anualmente y una dotación de tierra no enajenable.9

De esta forma, las Cédulas Reales fueron el vehículo legal y un factor de 
engrane entre los pueblos como súbditos de la corona española que, a su vez, 
les confería derechos como propietarios en colectivo del territorio comunitario, 
de ahí que la escritura se convirtiera en un factor determinante para las 
comunidades desde muy tempranamente. Serge Gruzinski, apunta que los 
documentos podían estar revestidos de una importancia casi sagrada, pues se 
les consideraba como ‹›papeles reales de guardar» y en algunos lugares se les 
denominaba como «el papel escrito de Dios» como en Atlautla (hoy estado de 
México).10 De esta forma,

Su conservación constituye una tarea decisiva que se confía a ciertos 
miembros de la comunidad, los guardapapeles, que a veces son designados 
en especial. Esos «papeles» tan preciosos son así parte del patrimonio de 
la comunidad al igual que la tierra, y los indios temen tanto prestarlos a los 
españoles como alquilarles tierras. La valorización de la escritura coincide 
con el respeto del que se rodeaba, antes y después de la Conquista, a las› 
‹pinturas››. Más allá de la preocupación vital de conservar a toda costa 
un título territorial, se presiente en ello la inserción deliberada en una 

8	  Carrasco, “La transformación…”, 181-182.
9	  Dorothy Tanck de Estrada, Pueblos de indios y educación en el México colonial, 1750-1821, 

(México: El Colegio de México, 1999), 31.
10	  Serge Gruzinski, La colonización de lo imaginario. Sociedades indígenas y occidentalización en 

el México español. Siglos XVI-XVIII, (México: FCE, 1995), 106.



7

Historia y Espacio, vol. 21, nº 65. Julio - Diciembre 2025. Cali, Colombia.
ISSN 0120-4661 (Impreso). ISSN 2357-6448 (En línea). e30315087

tradición antigua que viene a corroborar el empeño puesto en subrayar la 
antigüedad.11

No obstante, los pueblos se las ingeniaron para elaborar su propia versión 
de esas Cédulas Reales, como respuesta a los cambios introducidos, primero 
por Felipe II a raíz de las Cédulas de Composiciones de 1591 y ejecutadas 
más tarde entre las décadas de 1620 a 1640, ya que amparaban el despojo de 
las comunidades  a través de una cesión de derechos que otorgaba la Corona 
para usufructuar espacios realengos; por ende, estos aspectos  obligaron a 
los pueblos de indios a escribir la historia del origen de su propiedad.12 Los 
documentos también cubrían la posesión simbólica de las tierras amparada 
en códices, escritos, dibujos y mapas en los que se asentaban  derechos 
ancestrales de territorialidad, pues se trataba de establecer legitimidad sobre 
los antiguos linajes gobernantes al interior de los pueblos, e incluso se hablaba 
de costumbres y rituales locales ancestrales.13 En ello intervenía todo un juego 
de fórmulas, de fechas, de acumulación de firmas, de listas de testigos; es decir, 
toda una terminología en la que se conjugaba el lenguaje administrativo y 
legalista de la época.  Por tal razón, se mantenía un gran esfuerzo en la fijación 
de la fecha que daba fe de la fundación del pueblo con referencias constantes 
a las autoridades coloniales. Así que al recurrirse a un vocabulario jurídico y 
a las declaraciones que acompañaban tales demandas, la defensa de las tierras 
se sustentó en un modelo de escritura que usaba la retórica administrativa. En 
consecuencia, las comunidades se apropiaron de la escritura para garantizar la 
salvaguarda de su territorio.14

Para el siglo XIX toman importancia los Títulos Primordiales, que eran 
unos documentos en lenguas nativas que guardaban la memoria territorial de 
las comunidades. Así, los pueblos de la región que compone el actual Estado de 
Morelos, en su resistencia al poder representado por las haciendas y el Estado 
naciente, recuperaron la antigua palabra representada por dichos papeles en 

11	  Gruzinski, La colonización…,106-107.
12	  Margarita Menegus Bornemann, “Los títulos primordiales de los pueblos de indios”, Estudis. 

Revista de Historia Moderna, No. 20, (1994): 213.
13	  Margarita Loera Chávez y Peniche Mauricio Ramsés Hernández Lucas, Los espíritus de los 

volcanes, (México: CONACULTA/ENAH-INAH, 2015), 108.  
14	  Serge Gruzinski, La colonización…, 107. 



8

Los saberes de los pueblos y la tradición escrita. José Trinidad Ruiz y El Plan de Tlaltizapán, julio de 1911
Armando Josué López Benítez

donde venía registrado su origen y desarrollo.15 Durante los difíciles años que 
corrieron desde 1848 hasta 1869, la mayor parte de las comunidades surianas 
participaron activamente en los grandes acontecimientos nacionales de los 
cuales adquirieron experiencia, pues esto los ayudó a consolidar una visión 
política actualizada, moderna y funcional para hacer frente a las vicisitudes 
que emergieron tras consumarse la independencia. Así que los pueblos de 
la región manifestaron un liberalismo “popular”, que los diferenció de los 
actores políticos nacionales. Al respecto, apunta Irving Reynoso: “los pueblos 
no aceptaron de forma pasiva el proyecto de las élites, y al integrarse política 
y militarmente a la construcción del estado nacional, generaron visiones 
alternativas al liberalismo de los grupos dominantes, visiones que estuvieron 
en continua negociación al momento de definir las políticas estatales”.16

Nutriéndose de su participación de los grandes conflictos nacionales y 
la modificación de las leyes, las comunidades aprovecharon las coyunturas 
políticas y manifestaron su inconformidad, buscando con ello recuperar su 
espacio productivo-sagrado a través de la reformulación de la memoria, para 
lo cual era fundamental la solicitud de copias de los Títulos Primordiales en los 
que se enmarcaba la delimitación territorial antigua, pero también se recurrió 
a los testimonios orales de los ancianos. En consecuencia, en dichas fuentes se 
plasmaba la posesión simbólica del espacio en disputa, como se dio en los casos 
de Tepoztlán y Anenecuilco, que en 1853 y 1854, respectivamente, solicitaron 
copias de sus referidos Títulos Primordiales. A partir de entonces tuvieron una 
revitalización de la vida comunitaria, pero adaptada a las nuevas condiciones 
políticas impuestas desde fuera, es decir, al marco legal vigente.17 El caso de 
Anenecuilco es sumamente revelador, dado su papel de cuna del zapatismo y su 
rol como fortaleza de su memoria histórica a través de los documentos escritos, 
pues precisamente gracias a ellos sabían de la antigüedad de su comunidad. 
Así, en el mencionado año de 1854, cuando los “notables representantes” 
solicitaron sus “papeles”, pidieron las “constancias primordiales relativas a la 
15	  Víctor Hugo Sánchez Reséndiz, De rebeldes fe. Identidad y formación de la conciencia zapatista, 

(Cuernavaca: Instituto de Cultura de Morelos-Editorial La Rana del Sur, 2006), 41. 
16	  Irving Reynoso Jaime, “Dos proyectos de Nación: liberalismo y campesinado en la región 

morelense”, en Historia, sociedad y cultura en Morelos. Ensayos desde la historia regional, coords. 
Horacio Crespo y Luis Anaya Merchant, (Cuernavaca: UAEM, 2007), 56.

17	  Florencia E. Mallon, Campesino y nación. La construcción de México y Perú poscoloniales, 
(México: CIESAS/El Colegio de San Luis/El Colegio de Michoacán), 298; Alicia Hernández 
Chávez, Anenecuilco. Memoria y vida de un pueblo, (México: FCE/El Colegio de México-
Fideicomiso Historia de las Américas, 1993), 48-49.



9

Historia y Espacio, vol. 21, nº 65. Julio - Diciembre 2025. Cali, Colombia.
ISSN 0120-4661 (Impreso). ISSN 2357-6448 (En línea). e30315087

fundación y tierras de nuestro Pueblo”, es decir, los documentos relativos no 
sólo a las tierras, montes, aguas y bosques que lo conformaban, sino también 
a la creación de San Miguel Anenecuilco como comunidad.18

Quizá el elemento más visible es el cristianismo que se importó por los 
primeros colonizadores y principalmente por el clero regular para justificar la 
colonización y que se asimiló de diversas maneras entre los diversos pueblos 
conquistados. Así, mediante el proceso de evangelización, durante los siglos 
XVI y XVII las fiestas religiosas, fomentadas tanto por el clero  regular como y 
secular, se realizaban con música y danzas, es decir, que la cultura musical indio-
cristiana encontró espacios lícitos; como ejemplo de ello se puede mencionar 
a las procesiones y rituales de las cofradías, además de las representaciones 
teatrales creadas por frailes realizadas en los atrios de las iglesias.19 En este 
sentido, es importante mencionar el papel  que jugaron los santos, pues su 
figura no sólo se redujo a darles nombre a los pueblos, sino que se convirtió 
en uno de los elementos más importantes de la cultura comunitaria, ya que  
fueron erigidos como protectores de las comunidades, e incluso, como legítimos 
dueños de las tierras que eran entregadas a la comunidad en posesión comunal. 
De este modo, los propios santos se transformaron en el símbolo primordial 
de la colectividad y en los dueños absolutos del territorio.20  De esta forma,

La estructura comunitaria generada alrededor del culto a los santos 
fue fundamental en la reconstitución de los pueblos indios después del 
colapso demográfico y social; se crearon instituciones como las cajas 
de comunidad, las cofradías; y éstas contaban con tierras y recursos 
económicos. El ceremonial cotidiano alrededor del altar familiar, el 
compadrazgo ritual, la pertenencia a una de las instituciones religiosas, 
dejaron su huella en las relaciones sociales y familiares de los pueblos. 
En torno a los santos se generaron leyendas diversas sobre el inicio de su 
culto; en éstas, depositarias de una memoria histórica de los pueblos, se 
narra simbólicamente la fundación de las comunidades.21

18	  Hernández, Anenecuilco…, 25.
19	  Israel Álvarez Moctezuma, “La cultura musical en los ámbitos indígenas en la Nueva España”, 

en Arqueología Mexicana, Vol. XVI, No. 94, (2008): 48.
20	  Baruc Martínez Díaz, In Atl, In Tepetl. Desamortización del territorio comunal y cosmovisión 

náhuatl en la región de Tláhuac (1856-1911), (México: Libertad Bajo Palabra, 2019), 127-128.
21	  Sánchez, De rebeldes…, 110.



10

Los saberes de los pueblos y la tradición escrita. José Trinidad Ruiz y El Plan de Tlaltizapán, julio de 1911
Armando Josué López Benítez

Por tal razón las autoridades civiles como eclesiásticas de los pueblos 
dedicaban buena parte de su actividad a las labores del culto local y, en 
consecuencia, el día más importante eran las fiestas patronales en honor a 
su protector. Durante la época colonial la función de los santos alcanzó tal 
importancia que, inclusive, a nombre de ellos se realizaban la colocación y 
el recorrido por los linderos que delimitaban las tierras comunales y dicha 
información se contenía en los Títulos primordiales.22 

Otra forma en que la escritura estuvo en relación con los pueblos fue a través 
de libretos de obras teatrales que utilizaron los religiosos con la intención de 
consolidar la evangelización, pues a la par de la reconstrucción de los antiguos 
altepeme, ahora denominados pueblos y organizados en repúblicas de indios 
a través de la política de congregaciones, el teatro será retomado en el ámbito 
eclesiástico del que se había alejado para reemprender su aspecto pedagógico. 
La intención de esto eran introducir a los neófitos en el mundo cristiano, 
proceso al que se le ha denominado evangelización y que llevaron a cabo las 
órdenes mendicantes. Los esfuerzos de los eclesiásticos para evangelizar se 
visualizaron, particularmente, en la región de Cuautla-Amecameca, donde 
los religiosos mostraron como realizar la representación de Semana Santa a 
la que se denominó “el Ciclo de la Pasión”. Este tipo de obras se consolidaron 
aproximadamente entre 1768 y 1769 y los lugares registrados en que se 
realizaron estas representaciones escénicas fueron Ozumba, Amecameca, 
Yecapixtla, Cuautla-Amilpas y Yautepec.23 

Louise M. Burkhart complementa lo anterior diciendo que también se 
podría considerar a Tepalcingo y Axochiapan como parte de ese mismo 
corredor evangelizador, dado que contaban con representaciones que datan 
de la misma época y que corresponden al mismo circuito devocional de las 
imágenes de Cristo aparecidos en este periodo.24 Obras que fueron apropiadas 
por los pobladores y a las cuales les dieron un sentido propio con intelectuales 
de índole local que generaron un corpus escrito en el que sobresalen los 
concilios, misterios, pasiones y loas que escritos o reproducidos por frailes, 

22	  Martínez, In Atl, In Tepetl…, 128.
23	  Fernando Horcasitas, Teatro Náhuatl. Épocas novohispana y moderna. Tomo I, (México: 

UNAM, 2004), 521-526.
24	  Burkhart, Louise M., “Pageantry, passion and punishment”, in Nahuatl Theater. Volume 

4. Nahua christianity in performance, Barry D. Sell and, Louise M. Burkhart, (Oklahoma: 
University of Oklahoma Press, 2009,) 3-50.



11

Historia y Espacio, vol. 21, nº 65. Julio - Diciembre 2025. Cali, Colombia.
ISSN 0120-4661 (Impreso). ISSN 2357-6448 (En línea). e30315087

criollos, mestizos e indígenas ilustrados que vivían en la región.25 Estas 
representaciones hacían parte de un género de escritura muy usado en la 
segunda mitad del siglo XVIII, al que se ha denominado “relaciones de fiesta”,  
en tanto que sus autores las clasificaban en sus títulos escritos en español 
como loas, loas satíricas, encomios, favores poéticos, elogios, versos gloriosos, 
encomios mixtos o xacaras. No obstante, después de los encabezados, el resto 
de los discursos acusaban haber sido hechos por indígenas.26 

Lo significativo de esta cuestión consiste en la manera en que los pueblos 
se fueron apropiando paulatinamente de las formas hispanas tanto del 
teatro como de la escritura, lo cual era complementando por una serie de 
reinterpretaciones que los pueblos hicieron de los preceptos aprendidos. En 
concreto en la mencionada “Pasión de Tepalcingo”  se representaban personajes 
como La Virgen María con un carácter abnegado y terco ya que, buscaba 
evitar a toda costa el sacrificio de Jesús; o se mostraba a Judas Iscariote en un 
rol más reflexivo, ya que era presa de las contradicciones generadas entre sus 
sentimientos nobles  y sus necesidades materiales.27 De tal suerte que debieron 
de haber existido múltiples representaciones en circulación, de los cuales 
hubo redactores en diferentes comunidades, quienes seleccionaron escenas 
para sus propias actuaciones locales o agregaron actos de su invención, tal vez 
después de ver u obtener copias escritas de lo que otros pueblos realizaron.28 
Esto  sucedió con  diversas variantes de la Pasión de Cristo que circularon en 
las localidades que se extendían desde la región de la tierra fría (como Chalco, 
Amecameca, Ozumba, Chimalhuacán y Tlalmanalco) hasta la tierra caliente 
(como Yautepec, Cuautla y Tepalcingo) y que fueron denunciadas por el fraile 
dominico fray Antonio de Victoria,  originando con ello gran revuelo para las 
autoridades religiosas y civiles novohispanas.29

Durante el periodo colonial existieron toda clase de representaciones 
teatrales que escenificaban combates en defensa del cristianismo que fueron 
usadas para llevar a cabo la evangelización de la sociedad española junto con 

25	  Víctor Hugo Sánchez Reséndiz, “La Loa a Agustín Lorenzo. La tradición de la palabra 
escrita en el Sur”, en Agustín Lorenzo: territorio, cosmovisión y resistencia, coords. Víctor Hugo 
Sánchez Reséndiz y Armando Josué López Benítez, (México: Museo del Chinelo/Libertad 
Bajo Palabra, 2022), 282.  

26	  Loera y Hernández, Los espíritus…, 93-94.
27	  Horcasitas, Teatro Náhuatl..., 405-406.
28	 Burkhart, “Pageantry...”, 19.
29	  Horcasitas, Teatro Náhuatl..., 521-522.



12

Los saberes de los pueblos y la tradición escrita. José Trinidad Ruiz y El Plan de Tlaltizapán, julio de 1911
Armando Josué López Benítez

los mecanismos implementados por el Tribunal de la Inquisición. Con ambas 
estrategias se tenía la firme intención de  defender la fe católica, perseguir a  
los herejes y  garantizar la “extirpación del error”.30 La danza de moros contra 
cristianos, cuyo origen se puede precisarse alrededor del siglo XII posiblemente 
en Aragón (una vez consumado su dominio sobre los “sarracenos”),31 fue una 
representación teatral que, a pesar de que fue implementada para unificar un 
sentimiento identitario cristiano peninsular, lo cierto es que tomó las bases 
de diversas representaciones paganas que escenificaban combates que fueron 
tomando un matiz teatralizado en las fiestas religiosas más importantes como 
el Corpus Cristi y el día de la Santa Cruz.32 

Dentro de dicho teatro religioso se encuentra una influencia de la lírica 
versada que aún mantenía  diversos aspectos propios en pleno siglo XVI, como 
el entremés, el cual comenzó a utilizarse para denominar los breves y cómicos 
episodios dramáticos que no tenían relación con el género de la comedia, 
pues se trataba de breves pasajes escritos principalmente en verso y que  
ocasionalmente intervenían como “ornamento”.33 Tenía una relación intrínseca 
con la loa, que era una breve representación que contenía una alabanza al 
público o ciudad solicitando perdón por las faltas que pudieran cometerse.34 
También se representaban mitotes y a manera de prólogo, un juguetillo escénico, 
o tal vez un simple monólogo, que también recibía el nombre de loa.35 Esta tuvo 
un particular desarrollo y arribó tempranamente al Nuevo Mundo, dado que fue 
practicada en general por todas las órdenes religiosas y adecuado a sus propias 
circunstancias, ya que integraba al mismo tiempo los temas clásicos europeos 
y los mitos indígenas.36 Dichos tipos de representaciones teatrales tuvieron un 
gran impacto en las comunidades, puesto que,  para finales del siglo XVIII, las 
loas comenzaron a abordar  los problemas políticos internos, especialmente  

30	  Martín Ríos Saloma, La península ibérica en la Baja Edad Media, (México: IIH-UNAM, 2021), 
48.  

31	  Arturo Warman, La danza de moros y cristianos, (México: INAH, 1985), 15.
32	  Warman, La danza…, 18.
33	  Antonio Rey Hazas, Teatro breve del siglo de oro, (Madrid: Alianza Editorial, 2002), 12.  
34	  Hazas, Teatro breve…, 7.
35	  Sánchez, “La Loa…”, 296.
36	  Jorge Escamilla Udave, “Religiosidad Popular y teatro indígena en el centro de Veracruz”, en 

Religiosidad popular y cosmovisiones indígenas en la historia de México, coord. Johanna Broda, 
(México: CONACULTA/ENAH-INAH, 2009), 56.



13

Historia y Espacio, vol. 21, nº 65. Julio - Diciembre 2025. Cali, Colombia.
ISSN 0120-4661 (Impreso). ISSN 2357-6448 (En línea). e30315087

los conflictos generados por los núcleos criollos e indígenas de la población; 
por ende, adquirieron un carácter contestatario.37

En los pueblos, la tradición teatral se fue secularizando y alejándose de su 
sentido religioso para tomar nuevos tintes, consolidándose así un pensamiento 
político propio. Al respecto, Víctor Hugo Sánchez Reséndiz expone “esta 
tradición literaria tal vez provenga de múltiples experiencias históricas, entre 
las cuales podemos mencionar el papel de los principales indios en la difusión 
de concilios, loas, obras dramáticas, así como el ser impulsores del copiado 
de los Títulos Primordiales, documentos que, en el siglo XIX, serán parte del 
arsenal en la defensa de su territorio”.38 Una de las manifestaciones culturales 
más importantes de la región zapatista es, sin duda, la presencia del bandido 
Agustín Lorenzo, quien fue una pieza clave que entremezcló el plano mítico con 
los hechos tangibles. De tal manera, en un contexto dialéctico aquellos pueblos 
dieron continuidad a la cosmovisión de la tradición mesoamericana de apego 
al territorio, pero también reelaboraron e incorporaron prácticas “modernas” 
a lo largo del siglo XIX. Al respecto, mencionaba el maestro Miguel Salinas:

En todas las poblaciones de Morelos y en las de la parte septentrional de 
Guerrero, se conserva por tradición el recuerdo de las hazañas -o más 
bien fechorías- de un célebre ladrón y famoso salteador llamado Agustín 
Lorenzo. […]. Durante mucho tiempo, en algunas fiestas de los poblados 
que antes nombré, se representaron, -además de retos, loas y coloquios- 
algunos vasos en que era protagonista el popular colega de Diego 
Corrientes. En 1879 vi una de esas representaciones en un barrio de la villa 
de Tlaltizapán.39

El mito se teatralizó y generó múltiples versiones de “la loa a Agustín 
Lorenzo”, quien se rebeló al ver las condiciones de pobreza en las que vivía la 
gente y rechazó al saqueo de las riquezas del país que realizaban los españoles. 
La tradición popular lo revistió de poderes sobrenaturales (muchas veces 
visto como el Charro Negro), que le fueron dados por tres seres llamados 
dragones de la reina: Mitractión, Adonay y Adenay. Esto le dio la capacidad de 
intervenir en batallas y asaltos en contra de los que dominaron a la patria o en 
contra de los que explotaron a los indios,  todo lo cual se escenificó durante 

37	  Escamilla, “Religiosidad…”, 56   
38	  Sánchez, “La Loa…”, 283.
39	  Miguel Salinas, Historias y paisajes morelenses, (Tlalpan: Imprenta del Asilo Patricio Sanz, 

1924), 116.



14

Los saberes de los pueblos y la tradición escrita. José Trinidad Ruiz y El Plan de Tlaltizapán, julio de 1911
Armando Josué López Benítez

dos noches, repitiéndose los cantos en donde se expresaban los reclamos de 
justicia a “la madre celestial”.40 Lo anterior nos permite ver la sedimentación 
de aspectos relacionados con la tradición oral con incorporaciones propias del 
pensamiento político de la época, lo cual es la manifestación de la convivencia 
entre la cultura escrita con los relatos que se comenzaban a plasmar en libretos 
teatrales y corridos.

En el mismo tenor, existieron otro tipo de representaciones que no deben 
de verse aisladas del ciclo ritual de los pueblos como los coloquios o retos; no 
obstante, debido a la participación constante de dichas comunidades en las 
luchas de independencia y las intervenciones extranjeras y disputas internas 
se dio el surgimiento de una conciencia nacional, por lo que se consolidaron 
diversas obras con carácter patriótico que podríamos entender como populares, 
es decir, elaboradas desde la perspectiva de los pueblos.41 Ejemplo de ello es 
la obra dedicada al cura independentista Mariano Matamoros en Jantetelco, 
la misma que fue descrita por Miguel Salinas cuando pretendía realizar una 
biografía del personaje: 

Lo que voy a narrar, lo he tomado de tres fuentes: del manuscrito de 
Cuantía, debido a la pluma de don Felipe Benicio Montero […]; de una comedia 
que escribieron tres vecinos de Jantetelco, en 1871, en la cual comedia se 
propusieron representar los sucesos a que dió lugar el levantamiento de 
Matamoros; y de algunas noticias que me proporcionó don Primo Musitu, 
autor principal de la comedia, vecino de Jantetelco, que llegó a la edad de 
setenta años y falleció en 1909.  […] El 13 de diciembre de 1871, en la tarde, 
la mayoría de los vecinos de Jantetelco organizó una procesión cívica que 
recorrió las calles del pueblo, al son de músicas, campanas y cohetes, llevando 
el referido retrato en manos del Párroco y de don Antonio Cerezo, que eran los 
habitantes más ancianos del lugar. Terminada la procesión y colocado el retrato 
en sitio conveniente, se dio principio a la representación de la pieza dramática 
ya mencionada. Mientras se efectuaba la fiesta en la plaza de Jantetelco, llegaba 
a la próxima Hacienda de Tenango, al frente de una fuerza de caballería, el 
general don Porfirio Díaz, que se había pronunciado contra el presidente Juárez, 
proclamando el Plan de la Noria.42

También existieron otras representaciones teatralizadas consideradas 
danzas-drama como los tecuanes y vaqueritos, dos manifestaciones distintas, 

40	  Sánchez, “La Loa…”, 315-317. 
41	  Sánchez, De rebeldes…, 225.
42	  Salinas, Historias…, 58-60.



15

Historia y Espacio, vol. 21, nº 65. Julio - Diciembre 2025. Cali, Colombia.
ISSN 0120-4661 (Impreso). ISSN 2357-6448 (En línea). e30315087

pero con un sentido simbólico compartido: la temática de la cacería o captura 
de un animal, que evocaba a la fecundidad de la tierra. Ambos tipos de baile 
coexistían en diversos espacios sagrados, nutriéndose mutuamente. Se 
representaban en diversas comunidades de Morelos, Puebla y Guerrero; es 
decir, dentro del marco de la región cultural que se convertirá en zapatista.43 
Hubo otro tipo de representaciones netamente teatrales como el Reto al 
Tepozteco, escenificación dialogada y escrita en lengua náhuatl, cuya puesta 
en escena  requería de una amplia comprensión del pasado prehispánico y 
colonial, ya que se acentuaba la memoria colectiva con un fuerte matiz de 
la tradición mesoamericana, en este caso simbolizados en los notables de 
Tepoztlán.44 Lo que sobresale en todas estas representaciones es la utilización 
de diálogos versados, resaltándose en ellos la importancia de la escritura que 
fue primordial para echar mano de libretos y poder memorizarlos, lo que 
marcaba una diferencia con el teatro evangélico pues surgieron desde el seno 
de las propias comunidades.

Como puede distinguirse, la grafía se convirtió en un elemento fundamental 
de sociabilidad y defensa del territorio, dado que los mitos fundacionales, las 
leyendas, los procesos judiciales y civiles nos permiten conocer la perspectiva 
de los pueblos que a la postre se convirtieron en zapatistas, ya que durante el 
siglo XIX los pueblerinos utilizaban de manera creciente la palabra escrita de 
diversas formas, ya sea en representaciones teatrales o en corridos.45 Estos 
últimos se interpretaban en espacios netamente comunitarios, principalmente 
en fiestas patronales y ferias regionales. Al respecto, Catherine Héau, argumenta,

“es notable cómo las mayores ferias […] tienen lugar hasta nuestros 
días en pueblos de marcada relevancia prehispánica. Son los antiguos 
centros ceremoniales precolombinos, sobre los cuales los misioneros 
construyeron sus santuarios siguiendo la estrategia de sustitución, los 

43	  Armando Josué López Benítez, “La resistencia cultural de los pueblos surianos, antecedente 
del Zapatismo”, en Zapatismos. Nuevas aproximaciones a la lucha campesina y su legado 
posrevolucionario, coords. María Victoria Crespo y Carlos Barreto Zamudio, (Cuernavaca: 
CICSER-UAEM, 2020), 52-53.

44	  Armando Josué López Benítez, De reyes, sirenas y bandidos: Cosmovisión y religiosidad popular 
en la región morelense, (1862-1913), (México: Tesis Doctorado en Estudios Mesoamericanos, 
FFyL-UNAM, 2021), 105-111.

45	  Sánchez, De rebeldes…, 34.  



16

Los saberes de los pueblos y la tradición escrita. José Trinidad Ruiz y El Plan de Tlaltizapán, julio de 1911
Armando Josué López Benítez

que se convirtieron en las redes de las ferias más famosas de la región; 
Mazatepec, Tepalcingo, Cuautla, Amecameca, etcétera”.46 

Francisco Pineda explica el radio de difusión del corrido suriano, como 
parte integral de las ferias mencionadas en la zona zapatista: 

Si se examina el mapa de difusión de los corridos zapatistas, al poniente 
hasta el valle de Toluca, al oriente el estado de Puebla, al norte el valle de 
México y al sur hasta la Costa Chica de Guerrero, señala que corresponde 
no sólo con el área de extensión del zapatismo, sino con un territorio 
cultural de habla náhuatl, por lo que llama la atención para que se valore la 
identidad cultural en la interpretación del zapatismo.47

Lo anterior es sumamente importante, pues en los corridos surianos los 
pobladores consolidaron y utilizaron cotidianamente los conceptos “municipio 
libre”, “patria” y “patriota”, “pueblos soberanos”, “ciudadanía”, “hombres libres” , 
lo que era evidencia de una conciencia clara de su participación en los grandes 
acontecimientos nacionales que se reflejaban en diversas composiciones 
musicales.48 Por ejemplo, el Corrido a la patria  pone de manifiesto el sentir de 
los pueblos por las circunstancias en las que se encontraban a principios del 
siglo XX: 

Con permiso de mi patria querida,/ tus tormentos voy a recordar;/ por tus 
hijos has de dar la vida /y ellos mismos te la han de quitar./    Tu ya no eres 
república indiana, / hoy colonia te vas a nombrar; / vas a ser sojuzgada de 
España,/ y tus hijos esclavos serán./   Anularon nuestra Independencia, 
/ los que gozan de la libertad; / y el pueblo sufre con paciencia / los 
baldones y tanta crueldad / […] /Se halla el territorio mejicano /invadido 
por esa nación; / los primeros son los hacendados /que nos tienen en gran 
confusión.49    

De esta forma, la concurrencia a las ferias y mercados regionales son una 
muestra clara de la autonomía que los pueblos ejercían pese a la situación 
46	  Catalina H. de Giménez, Así cantaban la revolución, (México: Grijalbo/CONACULTA, 1990), 

90.
47	  Pineda, La irrupción …, 62. 
48	  Catherine Héau, “Cultura popular y política: el liberalismo popular en México, siglo XIX”, en 

El retorno de las culturas populares en las ciencias sociales, coord. Gilberto Giménez, (México: 
IIS-UNAM, 2017), 89.

49	  H. de Giménez, Así cantaban…, 240-241. 



17

Historia y Espacio, vol. 21, nº 65. Julio - Diciembre 2025. Cali, Colombia.
ISSN 0120-4661 (Impreso). ISSN 2357-6448 (En línea). e30315087

complicada impuesta por el crecimiento desmedido de las haciendas y la 
vinculación de México a la economía mundial durante el porfiriato, un período 
durante el cual los pueblos campesinos eran el eslabón más bajo de la sociedad. 
Pero a su vez configuraron una memoria relacionada con personajes importantes 
de su historia regional que tomaron un papel relevante en diferentes momentos 
históricos que, sin duda, fueron claves en la conformación de una conciencia 
política presente en el movimiento zapatista, tales como José María Morelos 
y Pavón, Juan Álvarez y posteriormente hasta el propio Emiliano Zapata. La 
manera en que estos personajes y la escritura se vincularon en los pueblos 
fue  gracias a la “apropiación de diversos elementos culturales y literarios 
por parte de un sector intelectual de los pueblos y pequeñas ciudades donde 
integraron un complejo cultural sincrético”.50 Ello fue provocado también por 
la diversificación social al interior de las comunidades, lo que operaba en sus  
actividades económicas, su orientación política y su acervo cultural; por eso 
los “intelectuales pueblerinos” fueron un enlace con el exterior, a la par que 
buscaban fortalecer los vínculos comunitarios.

La visión política de los pueblos y los Planes político-revolucionarios 
decimonónicos
Como se ha visto hasta ahora, la tradición escrita desde la reorganización 
implementada durante el periodo colonial permitió a los pueblos adentrarse 
al mundo occidental, sin que ello implicara una pérdida identitaria; por 
el contrario, como se ha aludido, existió un fuerte sentido de comunidad, 
reforzado por la evangelización y la adopción de elementos del discurso 
dominante que dieron a los pueblos una visión propia desde su perspectiva 
cultural. Este aspecto se manifestó a lo largo del siglo XIX tras la participación 
en los grandes sucesos nacionales, lo que señala la construcción de una óptica 
propia en el espectro político que enmarcó a los pueblos en la articulación de 
una pensamiento propio que estuvo presente en el levantamiento zapatista y 
se manifestó en los documentos que se produjeron durante la revolución, tales 
como los Planes de Tlaltizapán y de Ayala que son una muestra clara de cómo 
los pueblos estaban relacionados con las consignas políticas que se presentaban 
por escrito y que calaron en lo más profundo de su organización comunitaria, 
siendo por ello un elemento fundamental de la autonomía que mantendrán a 
lo largo del levantamiento armado iniciado en  1911.

50	  Sánchez, “La Loa…”, 305.



18

Los saberes de los pueblos y la tradición escrita. José Trinidad Ruiz y El Plan de Tlaltizapán, julio de 1911
Armando Josué López Benítez

Es menester apuntar que ambos documentos no son proclamas aisladas y 
que corresponden a una larga tradición de planes que le antecedieron, suscritos 
a lo largo del siglo XIX, y cuya producción decayó durante el porfiriato, como 
una tendencia asociada a los mecanismos de represión implementados para 
detener a los sectores disconformes. El periodo de auge fue durante los años 
que corrieron entre la guerra de Independencia y el triunfo de la revolución de 
Tuxtepec, pues durante este lapso sobresalió el mensaje político-militar, aunque 
careciendo de un origen popular, dado que eran expresiones principalmente de 
líderes y caciques locales-regionales-nacionales con objetivos primordialmente 
políticos más que sociales.51 Al respecto, Carlos Barreto expone:

En éstos se perciben los diversos propósitos de quienes los promulgaron: 
demandar el reconocimiento como grupo insurrecto, dotarse de 
significación, formalizar un pronunciamiento, exponer los motivos de una 
lucha, definir un programa o invertir el sentido vigente de la justicia. A través 
de estos documentos, los grupos insurrectos también exteriorizaron una 
bandera con la que buscaron desmarcarse de acusaciones de bandolerismo 
o criminalidad. Los Planes pueden verse como un proyecto a desarrollarse, 
una plataforma programática, una declaración de principios.52 

Si bien, los planes decimonónicos fueron proclamados por diversos líderes-
caciques y no pretendían atender proclamas sociales, la cercanía que muchos de 
esos planes tuvieron con los pueblos, les permitió adquirir conciencia política, 
pues algunos de ellos coincidían con lo que se vivía en la región. Un primer 
caso es el denominado Plan de Cuernavaca promulgado el 16 de enero de 1824, 
por antiguos insurgentes durante la consolidación de la Primera República 
Federal, instaurada algunos meses antes en el Estado de México (entidad a la que 
perteneció el territorio morelense hasta 1869). El documento está firmado por 
los exinsurgentes General de Brigada Francisco Hernández y coroneles Antonio 
Aldama, Luis Pinzón y Guadalupe Palafox. Es un documento de 31 puntos con 
una clara filiación liberal y una evidente connotación antiespañola; pero sobre 

51	  Carlos Barreto Zamudio, “’Para que fuera nuestra bandera’. El Plan de Ayala y el camino 
histórico de los planes político-revolucionarios en Morelos”, en A cien años del Plan de Ayala, 
comps. Édgar Castro Zapata y Francisco Pineda Gómez, (México: Fundación Zapata y los 
Herederos de la Revolución/Ediciones Era, 2013), 118.

52	  Carlos Barreto Zamudio, “Introducción. Los Planes políticos en la historia de Morelos”, en 
La Revolución por escrito. Planes político-revolucionarios del estado de Morelos, siglos XIX y XX, 
coord. Carlos Barreto Zamudio (Cuernavaca: Secretaría de Información y Comunicación-
Gobierno del Estado de Morelos, 2013), 14-15. 



19

Historia y Espacio, vol. 21, nº 65. Julio - Diciembre 2025. Cali, Colombia.
ISSN 0120-4661 (Impreso). ISSN 2357-6448 (En línea). e30315087

todo pone énfasis en la soberanía de la nación que comienza a emerger luego 
del fracaso del Primer Imperio. Sus autores proclaman y se 

[…] dirigen con el más alto respeto al Soberano Congreso Mejicano y 
Supremo Poder Executivo con la justa mira de hacer efectiva la verdadera 
Yndependencia y Libertad de los Estados de la América Septentrional, 
teniendo en consideración las muy críticas circunstancias y graves riesgos 
que amenazan a la Patria de volver [sic] a arrastrar las cadenas que en 
trescientos años la han subyugado […].53 

Los principales puntos del Plan exponen lo señalado, por ejemplo el punto 
número cuatro, indica que  “dichos Estados no permitirán jamás so pretesto 
[sic] alguno que su gobierno y empleos públicos sean manejados y obtenidos 
por ninguna clase de Españoles por pertenecer aquellos legítimamente a los 
hijos nativos de su suelo, así por un derecho natural, como porque también 
conviene a su devida [sic] seguridad”.54 Además en los puntos cinco, seis y siete, 
los planteamientos son básicamente que la nación no será gobernada por una 
persona (emperador o rey) y que el gobierno será una “república federada” 
popular, representativa, conforme a la declaración del Soberano Congreso que 
además deberá estar constituido por miembros nacidos en América.55  

Que el Plan se haya promulgado en Cuernavaca no es casual ni fortuito, pues 
hubo muchas agravantes que dieron pie para que eso ocurriera, pues existía una 
clara oposición que representó la resistencia de los pueblos al crecimiento de 
los latifundios cañeros, pues desde finales del periodo colonial, estas heredades 
requirieron cada vez más tierras y mayor control sobre el agua, dando pie a 
un aumento desmedido, por lo que comenzaron a asfixiar a las comunidades 
contiguas. Igualmente, el incremento demográfico natural de la población 
fue otro factor que sofocó a los pueblos ante la necesidad imperiosa de más 
tierras que disputaron con las haciendas, y que en muchos casos nacieron de 
las donaciones hechas por las propias comunidades en los años posteriores a 
la refundación que representaron las congregaciones de pueblos.56 

53	  “Plan de Cuernavaca, 16 de enero de 1824” (edición facsimilar y transcripción), en La 
Revolución por escrito. Planes político-revolucionarios del estado de Morelos, siglos XIX y XX, 
coord. Carlos Barreto Zamudio (Cuernavaca: Secretaría de Información y Comunicación-
Gobierno del Estado de Morelos, 2013), 205.  

54	  “Plan de Cuernavaca, 16 de enero de 1824”, 206.
55	  “Plan de Cuernavaca, 16 de enero de 1824”, 206.
56	  Jesús Sotelo Inclán, Raíz y razón de Zapata, (México: CONACULTA, 2001), 80-83.



20

Los saberes de los pueblos y la tradición escrita. José Trinidad Ruiz y El Plan de Tlaltizapán, julio de 1911
Armando Josué López Benítez

Los hacendados ya en el periodo independiente concentraron el poder 
en la región debido a las relaciones familiares y sus intereses compartidos, 
haciéndose cargo de la administración pública y militar, favoreciendo 
legislaciones que beneficiaban la concentración de poder en unas cuantas 
familias y redes de amistades, beneficiando el despojo territorial y la pérdida 
gradual de la toma de decisiones sobre el espacio productivo e interviniendo 
en los asuntos políticos regionales-locales de los pueblos; por ende, los cargos 
públicos fueron ocupados en todos sus niveles por gran número de personas 
próximas a la élite azucarera.57 Esta elite estaba integrada por algunos personajes 
de origen hispano opuestos al proceso de consolidación de la independencia, 
como fue el caso de Gabriel Santier, quien recibió una denuncia en septiembre 
de 1821 por llevar a cabo una conspiración que contaba con el apoyo de los 
hacendados de Cuernavaca y Cuautla en perjuicio del Ejército Trigarante.58 
Los terratenientes se deslindaron al ser descubiertos, y luego de que el propio 
Santier fuera investigado fue absuelto gracias a la intervención de Agustín 
de Iturbide sin llegar a complicarse la situación. Con esto se manifestaba que 
la lealtad de los hacendados hacia la causa independentista era sumamente 
discutible.59

Lo anterior permite comprender un sentimiento antiespañol que 
compartían los liberales de elite y los pueblos en contra de los conservadores 
y hacendados, ya que a pesar de la oposición mantuvieron mucha influencia 
al darse un reacomodo político-territorial con la formación de municipios 
en el denominado distrito de Cuernavaca a partir 1825. Este asunto estuvo 
influido por los comerciantes azucareros cuando hicieron sentir su peso 
político sobre los encargados de ejecutar la instalación de los ayuntamientos, 
dado que  mantenían su presencia en los congresos estatal (correspondiente al 
estado de México) y federal, lo que les permitió aminoran las tasas de fiscalidad 
sobre sus negocios y promover la política prohibicionista sobre el libre 
comercio y producción azúcar, lo que les dio el monopolio sobre el mercado 
interno.60 Lo anterior no es menor, pues generó un descontento generalizado, 

57	  Reynoso, Las dulzuras…, 116. 
58	  Irving Reynoso Jaime, “Cuernavaca, 1834: el rescoldo castellano. Los intereses locales y el 

fracaso del primer federalismo”, en La Revolución por escrito. Planes político-revolucionarios 
del estado de Morelos, siglos XIX y XX, coord. Carlos Barreto Zamudio (Cuernavaca: Secretaría 
de Información y Comunicación-Gobierno del Estado de Morelos, 2013), 38.

59	  Reynoso, “Cuernavaca…”, 38.
60	  Reynoso, Las dulzuras…, 117.



21

Historia y Espacio, vol. 21, nº 65. Julio - Diciembre 2025. Cali, Colombia.
ISSN 0120-4661 (Impreso). ISSN 2357-6448 (En línea). e30315087

particularmente entre los antiguos insurgentes y liberales radicales, lo que 
indujo a que se fraguaran leyes para contrarrestar su poder. Por consiguiente, 
a finales de 1827 el congreso estatal y el general promulgaron las leyes de 
expulsión de españoles.61 En consecuencia tuvieron que salir del país un par 
de latifundistas del distrito de Cuernavaca: Juan García Noriega, propietario 
de la hacienda de Casasano, y Eusebio García Monasterio, dueño de Santa 
Clara Montefalco; no obstante, la expulsión no fue tan efectiva dado que varios 
españoles lograron eludirla, consiguiendo una carta de ciudadanía con la ayuda 
de algún diputado o senador, como fue el caso de algunos hacendados, entre 
ellos Gabriel Yermo (administrador de las haciendas de Temixco y San Gabriel) 
que había logrado quedarse en el país mediante el pago de un soborno.62

Todo lo anterior se convirtió en el caldo de cultivo que dio pie a la 
promulgación de un nuevo manifiesto que se denominó El Plan de la Ciudad 
de Morelos (Cuautla), promulgado el 3 de agosto de 1829 por el exinsurgente 
José María Larios y sus “oficiales de su división”, quien por escrito radicalizaba 
la ley de expulsión de españoles, llegándose a proclamar su ejecución. Sus 
principales postulados apuntaban que:

1º. Será Supremo dictador vitalicio y constitucional el Excelentísimo 
Ciudadano Vicente Guerrero. 2º. Habrá solo un Congreso General 
compuesto de un individuo por los que se llaman Estados que en caso de 
enfermedad de dicho dictador soztituya sus veces. […] 4º. Los bienes de 
gachupines y extranjeros entrarán en poder de la Nación nombrándose 
tesoreros a fin de que de ellos se socorra el Ejército. 5º Todo Gachupín y 
Extranjero será decapitado.63

Si bien fue un plan que no contempló el aspecto social, José María Larios 
después de combatir en Cuautla durante 1812, continúo operando en las 
haciendas de tierra caliente durante años con diferentes motivaciones. Con 
el paso del tiempo acrecentó su fama más de bandido que de rebelde por 

61	  Carlos Barreto Zamudio, Rebeldes y bandoleros en el Morelos del siglo XIX (1856-1876). Un 
estudio histórico-regional, (Cuernavaca: Gobierno del Estado de Morelos, 2012), 76.

62	  Reynoso, Las dulzuras…, 171.
63	  “Plan de la Ciudad de Morelos, 3 de agosto de 1829” (edición facsimilar y transcripción), en 

La Revolución por escrito. Planes político-revolucionarios del estado de Morelos, siglos XIX y XX, 
coord. Carlos Barreto Zamudio (Cuernavaca: Secretaría de Información y Comunicación-
Gobierno del Estado de Morelos, 2013), 217-218.



22

Los saberes de los pueblos y la tradición escrita. José Trinidad Ruiz y El Plan de Tlaltizapán, julio de 1911
Armando Josué López Benítez

defender la bandera contrahegemónica de “mueran los gachupines”.64 Lo 
anterior no es irrelevante, dado que al internarse en los campos y caminos de 
la región compartió el sentimiento que también se manifestaba en los pueblos. 
En efecto, de acuerdo con lo apuntado por Catherine Héau, durante el siglo 
XIX, las comunidades campesinas instrumentaron el concepto de raza para 
luchar contra el hacendado; así que la lucha social se asumió bajo la figura de 
lucha étnica, única conceptualización política a su alcance. De esta forma, la 
disputa entre los pueblos desposeídos y las haciendas invasoras se expresó 
en términos de una lucha entre mexicanos y españoles; por ello, se les llamó 
genéricamente, mas no genéticamente, “iberos”, “hispanos” o “españoles” a los 
capataces y terratenientes.65

Por su parte, los hacendados del área de Cuernavaca crearon brazos armados 
para defender los latifundios de los saqueos, es decir, estuvieron pertrechados 
con sus propias guardias particulares desde el momento mismo de la revuelta 
independentista. Su fuerza militar fue empleada para combatir a los insurgentes 
y cuando la causa independentista se impuso, lograron que se garantizara el 
respeto de sus propiedades y la seguridad de las personas residentes al interior 
de ellas.66 El papel que jugaron fue muy importante a pesar de las leyes de 
expulsión de españoles y las que buscaban limitar su poder, toda vez que el 
primer intento de república federal a través de la implementación de una visión 
liberal radical impulsadas por Valentín Gómez Farías (que buscaban limitar 
los intereses de la jerarquía católica mexicana a través del despojo sus bienes) 
retomó la expulsión de hispanos y de religiosos, así como de dar facilidades a las 
actividades que venían desarrollando las logias masónicas, dado que “escoceses 
y yorkinos se unieron para atacar a la Iglesia y sus instituciones seculares”.67 

Para contrarrestar el poder latifundista, a nivel estatal se dio la aprobación 
por parte del congreso de un impuesto de alcabala sobre la extracción del azúcar 
en 1834 y la expropiación de las tierras de las haciendas la zona de las Amilpas 
para crear el pueblo de Mapaztlán (que después se convertirá en Villa de Ayala); 
en consecuencia, los hacendados respondieron con el pronunciamiento 
del Plan de Cuernavaca el 25 de mayo de ese año, iniciando un movimiento 
generalizado de rechazo a las reformas liberales de Valentín Gómez Farías 

64	  Barreto, Rebeldes…, 74.
65	  Héau, “Cultura popular…”, 93. 
66	  Reynoso, Las dulzuras…, 188-192.
67	  Barreto Rebeldes…, 122.



23

Historia y Espacio, vol. 21, nº 65. Julio - Diciembre 2025. Cali, Colombia.
ISSN 0120-4661 (Impreso). ISSN 2357-6448 (En línea). e30315087

que culminaría con la anulación de la primera república federal en 1835.68 
Lo importante es que dicho pronunciamiento también apoyaba la llegada 
de Antonio López de Santa Anna a uno más de sus períodos presidenciales, 
quien una vez a la cabeza del poder ejecutivo, suprimió las reformas de tinte 
liberal radical que había hecho Gómez Farías y que habían causado malestar a 
la jerarquía clerical.69 El alcance del pronunciamiento se reflejó en las cerca de 
trescientas adhesiones en todo el país durante 1834; así Santa Anna suspendió 
la mayoría de las reformas radicales, clausuró el congreso federal y convocó a 
nuevas elecciones que favorecieron a los políticos moderados.70

Posteriormente, durante la intervención norteamericana, cuando ante 
la incapacidad de tener un ejército regular se creó un cuerpo de ciudadanos 
armados que básicamente eran los nuevos notables locales (comerciantes) para 
que sirvieran como apoyo militar al gobierno, se estableció la llamada Guardia 
Nacional, a la cual se sumaron pobladores “notables” como Isidoro Carrillo de 
Xochitepec, Agustín Trejo de Tepoztlán, Guadalupe Rubio de Coatlán del Río, 
José Manuel Arellano de Tetecala, Manuel Casales de Tlaquiltenago y Amado 
Popoca de Tepalcingo, todos bajo el mando del líder-cacique regional Juan 
Álvarez.71 Posteriormente, bajo la bandera del Plan de Ayutla promulgado 
el 1 de marzo de 1854, los pueblos de la región participaron activamente en 
el derrocamiento de régimen de Antonio López de Santa Anna en su último 
periodo. Tales comunidades encontraron en Juan Álvarez un líder justiciero 
y padre protector, pues se manejaba de una forma semiautónoma respecto a 
las administraciones centrales.72 Edward B. Tylor señalaba en 1855 durante 
su visita a la zona sur de Cuernavaca que: “El nombre de Álvarez circula entre 
ellos [los indios] como el nombre del hombre que los va a guiar en la lucha que 
está por iniciarse”.73 

Sí bien el Plan de Ayutla propuso esencialmente el derrocamiento de 
López de Santa Anna y la vuelta al pacto federal, los pueblos aprovecharon 
esta coyuntura conflictiva para irrumpir por su cuenta y de manera 
violenta en los campos de cultivo, en ocasiones quemando los cañaverales 
68	  Reynoso, Las dulzuras…, 53.
69	  Barreto, Rebeldes…, 122-123.
70	  Reynoso, “Cuernavaca…”, 36.
71	  Mallon, Campesino…, 326.        
72	  Barreto, Rebeldes…, 88.
73	  Edward B. Tylor, Anahuac or Mexico and the mexicans ancient and modern, (London: Longmans, 

Green, Reader, and Dyer Publisher, 1877), 198. 



24

Los saberes de los pueblos y la tradición escrita. José Trinidad Ruiz y El Plan de Tlaltizapán, julio de 1911
Armando Josué López Benítez

o asesinando a los administradores.  Las preocupaciones de esta masa 
enardecida eran variadas (entre ellas el mejoramiento salarial) pero su 
principal objetivo era la recuperación de tierras y aguas.74 Tomás Pérez Vejo 
acertadamente observó que la Tierra Caliente de Cuernavaca (y Cuautla) era 
a mediados del siglo XIX un “ejemplo paradigmático de cuádruple conflicto 
económico-étnico-socio-político”.75 

Durante los álgidos años de la victoria de la revolución de Ayutla y la guerra 
de reforma, se redactaron otros planes que tuvieron impacto en la región. 
Ambos eran de origen conservador: el primero de ellos fue Plan de Tacubaya, 
promulgado el 17 de diciembre de 1857, que tenía como intención derogar 
la Constitución de 1857 y convocar a un nuevo Congreso. Este proyecto fue 
impulsado por Félix María Zuloaga y dio como resultado la puesta en marcha de 
las operaciones conservadoras en la zona de Cuautla y Cuernavaca.76 De igual 
forma y, en segundo lugar, fue proclamado otro nuevo Plan de Cuernavaca, el 
13 de enero de 1858, por Juan Vicario, adversario político de Juan Álvarez, 
en cuya su postura se adhiere al Plan de Tacubaya. En su principal postulado 
señaló que: 

1º Quedan erigidos en territorio, bajo la denominación de Territorio 
de Iturbide los distritos de Tasco, Cuernavaca y Morelos, con sujeción 
al gobierno general que por voluntad nacional llegue a establecerse en 
la capital de la República. 2º La capital del territorio será la ciudad de 
Cuernavaca en la que se constituirán inmediatamente los poderes de él. 
[…]7º Las fuerzas pronunciadas se encargan de la conservación del orden y 
tranquilidad pública y persecución de malhechores dentro del territorio.77 

De esta forma, durante este periodo podemos observar la manera en 
que las comunidades del sur se apropiaron de los discursos liberales y los 
reinterpretaron para mantener vigentes sus vínculos comunitarios. Catherine 
Héau explica con atino que:

74	  Reynoso, “Dos proyectos…”, 50.
75	  Tomás Pérez Vejo, España en el Debate público mexicano, 1836-1867. Aportaciones para una 

historia de la nación, (México: El Colegio de México/ENAH-INAH, 2008), 310. 
76	  Barreto, Rebeldes…, 160-161.
77	  “Plan de Cuernavaca, 13 de enero de 1858” (edición facsimilar y transcripción), en La 

Revolución por escrito. Planes político-revolucionarios del estado de Morelos, siglos 
XIX y XX, coord. Carlos Barreto Zamudio (Cuernavaca: Secretaría de Información y 
Comunicación-Gobierno del Estado de Morelos, 2013), 226.  



25

Historia y Espacio, vol. 21, nº 65. Julio - Diciembre 2025. Cali, Colombia.
ISSN 0120-4661 (Impreso). ISSN 2357-6448 (En línea). e30315087

En el siglo XIX ‘circuló’, de arriba hacia abajo la palabra ‘liberal’ y su 
conceptualización individualista con el término político “liberalismo” 
que fue impuesto a y retomado por las comunidades, que lo arroparon en 
sus tradiciones culturales hasta volverlo una característica de la política 
colectiva de las comunidades en sus reclamos por autogobierno y que ha 
sido designado […] como liberalismo popular.78

En torno a ello, se puede apuntar que las comunidades de la región 
retomaron el concepto político acuñado por Juan Álvarez de la “república 
indiana”, que en términos generales se refería al municipio libre que de alguna 
manera les hacía emular las antiguas repúblicas de indios asentadas en tierras 
comunales. Esto además connotaba la revalorización y el resurgimiento del 
orgullo étnico frente al español.79 Este era un concepto fundamental en la 
perspectiva comunitaria ya que “república indiana”: “no es una expresión de 
localismo, sino su concepción de la construcción de la nación, de la patria, la 
cual se construye desde las comunidades mismas, es decir es una patria concreta 
que incluye y respeta a los pobladores de las pequeñas comunidades del país”.80 
Como apunta Catherine Héau: 

A nivel local se trató del municipio libre y a nivel regional o nacional de la 
república indiana, concepto político acuñado por el general Juan Álvarez 
a mediados del siglo XIX. Tanto el término de “municipio” como el de 
“república” pertenecían al glosario político liberal oficial. Sin embargo, se 
los apropiaron las comunidades, que los referían a las antiguas repúblicas 
de indios de la época colonial, el sistema político creado por los Habsburgo 
para otorgar cierta autonomía a las comunidades indias para elegir a sus 
propias autoridades. Los indios aceptaron, o tuvieron que aceptar, el 
reemplazo de sus repúblicas de indios creadas por la monarquía por el 
concepto de “municipio libre”, creado por la Constitución de Cádiz en 1811 
y refrendado en las constituciones del México republicano independiente 
en 1824, [y] 1857.81

Un punto que complicó aún más las cosas para los pueblos fue la 
culminación de la intervención francesa y la consolidación del liberalismo en 
el plano político, cuando el presidente en turno, Benito Juárez, determinaba 

78	  Héau, “Cultura popular…”, 87.
79	  Héau, “Cultura popular…”, 87.
80	  Sánchez, De rebeldes…, 250.
81	  Héau, “Cultura popular…”, 87.



26

Los saberes de los pueblos y la tradición escrita. José Trinidad Ruiz y El Plan de Tlaltizapán, julio de 1911
Armando Josué López Benítez

el nacimiento del Estado de Morelos mediante un decreto en abril de 1869.82 
Con ello, en los años posteriores se afianzaría todavía más el sistema de 
dominio, pues los hacendados durante los primeros años de vida de la entidad 
conflagraron una nueva rebelión. Esta culminaría posteriormente con el 
ocaso del primer gobernador constituido Francisco Leyva, y por la oposición 
de los latifundistas a través del Plan de Jonacatepec promulgado el 19 de 
febrero de 1870 por Rosario Aragón, Eduardo Arce, Nicolás Caldera, Ignacio 
Vidaurrázaga, Dionisio Chavarría y Luis del Carmen Curiel, quienes acordaron 
desconocer al personal ejecutivo de la nación y del Estado de Morelos. Con 
esto se logró que Leyva solicitara licencia dejando encargado del gobierno al 
presidente del Tribunal Superior de Justicia, Joaquín Jiménez.83 La proclama 
se sintetizaba en: Constitución, libertad y Porfirio Díaz, dado que en el calce 
del documento se señalaban una serie de puntos fundamentales: 

1º. Se desconoce a don Benito Juárez en su carácter público y a los 
individuos que forman su gabinete. 2º. Se nombra Presidente interino de 
los Estados Unidos Mexicanos, al benemérito y cumplido Gral. C. Porfirio 
Díaz. 3º. Se reconoce al actual Congreso de la Unión con el carácter de 
convocatorista, siempre que la mayoría de sus miembros acepte el presente 
plan. 4º. Se reconocen con igual condición, a los ciudadanos que forman la 
Suprema Corte de Justicia de la Nación, mientras el pueblo elige los que 
deben sustituirlos con arreglo a la Constitución.84

El documento que cierra esta serie es el Plan de Tuxtepec, proclamado por 
el propio Porfirio Díaz en 1876, para destituir a Sebastián Lerdo de Tejada 
que fungía como presidente interino tras la muerte de Benito Juárez y buscaba 
mantenerse en el cargo; por lo tanto, la proclama intentaba establecer el principio 
de «No Reelección». Su influencia se sintió en Morelos a través de numerosos 
pronunciamientos pero que paulatinamente se diseminaron rápidamente.85 
Así que muchos pueblos de la región apoyaron a Díaz en su encumbramiento 

82	  Dewitt Kennieth Pittman Jr., Hacendados, campesinos y políticos. Las clases agrarias y la 
legislación del Estado Oligárquico, (México: FCE, 1994), 26.  

83	  Barreto, Rebeldes…, 217.
84	  “Plan de Jonacatepec, 19 de febrero de 1870” (edición facsimilar y transcripción), en La 

Revolución por escrito. Planes político-revolucionarios del estado de Morelos, siglos XIX y XX, 
coord. Carlos Barreto Zamudio (Cuernavaca: Secretaría de Información y Comunicación-
Gobierno del Estado de Morelos, 2013), 226.   

85	  Barreto, Rebeldes…, 234.



27

Historia y Espacio, vol. 21, nº 65. Julio - Diciembre 2025. Cali, Colombia.
ISSN 0120-4661 (Impreso). ISSN 2357-6448 (En línea). e30315087

hacia la presidencia, con el fin de recuperar el territorio perdido; no obstante, 
la realidad fue otra, puesto que durante el Porfiriato la situación se volvió más 
compleja debido a la alianza del régimen con los hacendados, mientras que las 
comunidades encontraron muchos vehículos para resistir los embates. Ejemplo 
de ello fue el fortalecimiento de la vida comunitaria a través de festividades 
y diversas representaciones como los mencionados tecuanes y vaqueros, en 
donde se representaba la estructura social de la región, incluyendo la figura del 
hacendado y sus representantes, y los chinelos donde abiertamente se hablaba 
de “la burla al español-hacendado”.86 

El recurso más socorrido sin duda fue la disputa legal que los pueblos 
mantuvieron a principios del siglo XX, recuperando nuevamente sus 
Títulos Primordiales y emprendiendo litigios contra las haciendas. En esto 
sobresalieron personajes como Jovito Serrano, José María Valero y Miguel 
Urbina de Yautepec; Lucio Moreno, Bernabé Labastida y Ezequiel Labastida 
de Tepoztlán; y Fidencio Espejo, Otilio Edmundo Montaño, Pablo Torres 
Burgos y Emiliano Zapata del binomio Anenecuilco-Villa de Ayala, quienes 
contrataron los servicios del abogado Francisco Serralde, quien llevó los 
casos por separado. Esto favoreció que se fraguara una fuerte comunicación 
entre los pobladores y que adquirieran una gran experiencia con el uso de los 
documentos y la implementación de la escritura en la defensa de su sentido de 
comunidad.87 A estos últimos, podríamos considerarlos como “intelectuales 
pueblerinos”, pues eran los vínculos de los pueblos con el exterior y a través de 
la defensa que emprendieron de su territorio, se relacionaron con la escritura, 
elemento que les fue de primordial importancia en el alzamiento de 1911, del 
que la mayoría de ellos fueron parte y algunos de ellos, fueron firmantes del 
Plan de Ayala.  

José Trinidad Ruiz y El Plan de Tlaltizapán, julio de 1911
Con base en lo planteado hasta ahora, el presente apartado tiene como finalidad 
apuntar la visión política propia que los pueblos zapatistas desarrollaron 
durante el primer año de su levantamiento. En este periodo se sintetizan los 
aspectos más elementales de la vida comunitaria en la disputa que emprendieron 
por su territorio y su autonomía.  Esta última, de acuerdo con John Tutino se 

86	  López, “La resistencia...”, 43-58.
87	  Armando Josué López Benítez, “Liberalismo popular: ciudadanía, acusación criminal y 

defensa territorial. El caso de Jovito Serrano, Yautepec, Morelos (1883-1905)”, Revista de 
Historia de América, No. 163, (2022): 74-75.   



28

Los saberes de los pueblos y la tradición escrita. José Trinidad Ruiz y El Plan de Tlaltizapán, julio de 1911
Armando Josué López Benítez

compone de tres dimensiones: ecológica, política y cultural. La ecológica existe 
cuando una familia o comunidad produce la mayor parte de las cosas esenciales 
para sobrevivir a partir de la tierra u otros recursos que controla o usa con libre 
acceso, donde las tierras de cultivo son fundamentales, ya sea que las tengan 
por derecho comunal o sean dueños de ellas como propietarios o las usen en 
arrendamiento; asimismo, se comprenden elementos como el uso de aguas, 
montes y bosques y el empleo de animales para alimentación, transporte y 
vestimenta.88

La autonomía ecológica se relaciona con la autonomía política, ya que se 
vincula con los regímenes y sus facultades para legislar y adjudicar facultades 
a las comunidades y, en términos generales, se  refiere al autogobierno local 
y al control territorial; y finalmente, la autonomía cultural es producto tanto 
del involucramiento de las personas con sus vecinos (con quienes tienen el 
poder) como con el mundo a medida que forjan un entendimiento propio, 
crean y adaptan sus visiones de la verdad y la justicia, desarrollan ideas de lo 
bueno y lo erróneo y establecen guías para la vida cotidiana. Por eso la cultura 
es un dominio autónomo que permite a las personas adaptarse a los poderes 
económico-ecológicos y coercitivos del Estado, a la vez que negocian con ellos 
y les ponen resistencia.89        

Lo anterior no irrelevante, pues es la base fundamental de las proclamas 
zapatistas desde el inicio; por ello, consideramos abordar el Plan de Tlaltizapán 
proclamado por José Trinidad Ruiz, personaje fundamental que no ha recibido 
la suficiente atención y del que existe poca información sobre su vida antes del 
movimiento armado. Fue un pastor metodista radicado en dicha comunidad, 
mismo que participará en la redacción del propio Plan de Ayala en noviembre 
del mismo año. Nació en Tlapala, cercano a Chalco; estudió en la escuela 
de Miraflores “Hijos de Hidalgo” e ingresó en 1888 al Instituto Metodista 
Mexicano, en Puebla, donde concluyó su carrera ministerial. Gracias al libro 
del Jubileo de la Fundación de la Iglesia Metodista Episcopal en México se 
sabe que fue pastor desde 1897 hasta 1909, en las congregaciones de Panotla 

88	  John Tutino, El corazón de México. De cómo las comunidades forjaron el capitalismo, una nación 
y la historia global, 1500-2000, (México: FCE/CONAHCyT, 2024), 25.

89	  Tutino, El corazón…, 26.



29

Historia y Espacio, vol. 21, nº 65. Julio - Diciembre 2025. Cali, Colombia.
ISSN 0120-4661 (Impreso). ISSN 2357-6448 (En línea). e30315087

y Apizaco, en Tlaxcala; Celaya en Guanajuato; Atlautla en el Estado de México 
y en Tepalcingo, y Tlaltizapán en Morelos.90 

A partir de lo anterior podemos comprender las bases ideológicas que José 
Trinidad Ruiz adoptó desde sus primeros pasos como maestro y metodista. 
En el metodismo se introdujo en la segunda mitad del siglo XIX, pues en 
dicha doctrina recibió una educación de corte liberal de acuerdo con sus 
postulados, ya que, en la escuela, se buscaba fomentar el espíritu de grupo, 
preparar el ministerio y realizar labor social, todo lo cual era la base de su 
sistema educativo. De igual forma, se consideraba que era necesario educar para 
hacer efectivas dos premisas de su doctrina: “lectura de la Biblia y el ejercicio 
del libre examen” y un milenarismo que veía el conocimiento como elemento 
central en la construcción del reino de Dios en la tierra, de ahí que vieran a la 
educación como una parte integral de su práctica religiosa.91

José Trinidad Ruiz se caracterizaba por ser un gran orador como lo 
recordaba el pastor Rubén Pedro Rivera, quien evocaba que un 30 de 
septiembre, a principios del siglo XX, en Cuautla se llevaban a cabo los festejos 
del natalicio de José María Morelos y Pavón, celebración que culminaría con una 
velada literaria-musical en el teatro “Carlos Pacheco”, donde fueron invitados 
Victoriano D. Báez y el propio José Trinidad Ruiz, quien era reconocido en 
la región por predicar el metodismo. Toda vez que el evento se acercaba a 
su final, el organizador Alberto Castillo los invitó a ocupar un sitio entre las 
autoridades civiles y en seguida se entonó el Himno Nacional, dándose la 
bienvenida a los funcionarios estatales, municipales y demás asistentes; fue 
cuando entonces una mujer recitó un poema patriótico y se llegó al discurso 
principal. Posteriormente, el maestro de ceremonias ofreció tribuna libre 
a quienes quisieran hacer uso de la palabra, y José Trinidad Ruiz aceptó la 
invitación, captando inmediatamente la atención del público.92  Alan Sánchez, 
expone lo acontecido:

Ya desde sus días de estudiante, […] se había distinguido por sus dotes 
de orador y las había perfeccionado con el uso frecuente como pastor 
metodista, de modo que a dondequiera que lo había llevado su itinerancia 

90	  Alan Sánchez Cruz, “Al general José Trinidad Ruiz”, El Evangelista Mexicano, enero, 2020. 
Disponible en: https://elevangelistamexicano.org/2023/03/15/al-general-jose-trinidad-
ruiz-2/ (consultado el 20 de mayo de 2025).  

91	  María Eugenia Fuentes Bazán, “Los estudiantes del Instituto Metodista Mexicano y la 
Revolución Mexicana”, Dimensión Antropológica, Año, 6, Vol. 17, (1999): 128.  

92	  Sánchez, “Al general…”, (consultado el 20 de mayo de 2025).

https://elevangelistamexicano.org/2023/03/15/al-general-jose-trinidad-ruiz-2/
https://elevangelistamexicano.org/2023/03/15/al-general-jose-trinidad-ruiz-2/


30

Los saberes de los pueblos y la tradición escrita. José Trinidad Ruiz y El Plan de Tlaltizapán, julio de 1911
Armando Josué López Benítez

ministerial, los ciudadanos lo solicitaban como el orador principal en los 
actos oficiales de la comunidad. Aquella noche, el verbo improvisado, 
pero no por ello menos encendido, de José Trinidad Ruiz sacudió los 
sentimientos de cada oyente. Sus frases certeras, describiendo la obra de 
Morelos, fueron interrumpidas muchas veces por estruendosas salvas de 
aplausos, hasta que al llegar al clímax los vivas y aplausos hicieron retemblar 
el edificio. Al término del magistral discurso, el gobernador, visiblemente 
emocionado, se apresuró a felicitar al tribuno con un efusivo abrazo y, tras 
él, muchos más se disputaron el honor de felicitarlo también.93

Tampoco existe casualidad en lo anterior, debido a que en el mencionado 
Instituto Metodista Mexicano de Puebla se ponía acento tanto en una 
ética religiosa puritana como sobre los valores liberales; y en particular, 
los alumnos estaban invitados a celebrar las fiestas “liberales” como fiestas 
cívico-religiosas.94 Este asunto fue descrito por Lucio C. Smith en el periódico 
metodista El Abogado Cristiano Ilustrado:

En la escuela evangélica se hace cuestión de importante actualidad enseñar 
á la generación estudiantil el respeto y acatamiento que todo hombre 
debe á las leyes y á las autoridades constituidas en el país en que vive, se 
le enseñan asimismo sus deberes para con la patria, que como una madre 
cariñosa espera de sus hijos que la defiendan en el peligro que la impulsen 
en la senda de la prosperidad, y que si fuere preciso sepan luchar y morir 
por su autonomía.95 

Podemos encontrar también en su discurso una influencia de las 
denominadas “oraciones cívicas” que implementaron los gobiernos liberales 
durante las primeras décadas del periodo independiente y que se arengaban 
durante las fiestas cívicas, en las cuales se hacían llamados a la unión nacional 
a través de “la confección de memorias históricas de detalle, matiz e intención 
variables, la alternancia de concepciones seculares y sacras del proceso 
histórico de la nación, y balances contrastantes de la condición contemporánea 

93	  Sánchez, “Al general…”, (consultado el 20 de mayo de 2025).
94	  Fuentes Bazán, “Los estudiantes…” 132.
95	  Lucio C. Smith, “¿Cuáles son las ventajas de incorporación de las escuelas evangélicas a las 

oficiales?”, El Abogado Cristiano Ilustrado, Ciudad de México, 15 de enero de 1895, 14.



31

Historia y Espacio, vol. 21, nº 65. Julio - Diciembre 2025. Cali, Colombia.
ISSN 0120-4661 (Impreso). ISSN 2357-6448 (En línea). e30315087

de México y sus perspectivas para el futuro”.96  Todos estos elementos de 
acuerdo con lo visto anteriormente, estaban presentes en la figura de José 
Trinidad Ruiz, quien al haberse desempeñado como  ministro y maestro durante 
su estadía en Tlaltizapán, compartía lazos en común con los primeros alzados, 
tal es el caso de Pablo Torres Burgos, el primer líder maderista de la región y 
con quien trabó una amistad durante los años previos a la revolución.97 

Podemos considerar a ambos personajes como parte de este entramado 
de “intelectuales pueblerinos” o personajes notables que entablaron lazos, 
debido a la dinámica regional en la que se encontraban tanto en Ayala como en 
Tlaltizapán, localidades que al tener la denominación de villas, fueron “sedes de 
grupos de cierto status político local y de cierto prestigio económico al mismo 
nivel, pequeños comerciantes, algunos burócratas y funcionarios locales”.98 Sin 
lugar a dudas otro personaje que pertenece a este grupo es Otilio Montaño, 
quien también fue maestro y junto a Emiliano Zapata y el propio José Trinidad 
Ruiz redactarán el Plan de Ayala. Estos personajes participaron, primero, en 
acciones proselitistas junto con simpatizantes de la no reelección en Morelos; 
y después se acercaron a los magonistas gracias a Pablo Torres Burgos quien 
recibió un ejemplar del Plan de San Luis, adhiriéndose de inmediato a los 
planteamientos del documento. A partir de entonces, se organizaron asambleas 
proselitistas, reuniones y movilizaciones de todo tipo.99

De igual forma, la figura de Gabriel Tepepa, antiguo veterano liberal que 
había participado en la guerra de intervención francesa se desempeñó como 
trabajador de la hacienda de Temilpa en Tlaltizapán (propiedad de Francisco 
Leyva, su jefe de tropa y primer gobernador de Morelos). Este sujeto, junto 
con algunos rancheros de la sierra de Huautla (previa conspiración) decidieron 
levantarse en armas a fines del mes de febrero de 1911.100 
96	  Brian F. Connaughton, “Ágape en disputa: fiesta cívica, cultura política regional y la frágil 

urdimbre nacional antes del Plan de Ayutla”, Historia Mexicana, Vol. 45, No. 2, (178), (1995): 
283. 

97	  Sánchez, “Al general…”, (consultado el 20 de mayo de 2025).
98	  Ehécatl Dante Aguilar Domínguez, “El origen del Ejército Libertador del Sur: entre las 

villas de Ayala y de Tlaltizapán, 1911”, en La utopía del Estado: genocidio y contrarrevolución 
en territorio suriano, coords. Armando Josué López Benítez y Víctor Hugo Sánchez Reséndiz 
(México: Museo del Chinelo/Libertad Bajo Palabra, 2018), 27. 

99	  Alicia Olivera Sedano, “El Plan de Ayala y Otilio Edmundo Montaño”, en El Plan de Ayala. 
Un siglo Después, comp. Laura Espejel López, (México: Secretaría de Cultura/INAH, 2018), 
184. 

100	 Aguilar, “El origen…”, 38-39. 



32

Los saberes de los pueblos y la tradición escrita. José Trinidad Ruiz y El Plan de Tlaltizapán, julio de 1911
Armando Josué López Benítez

Los diversos levantamientos que se dieron (como el de Gabriel Tepepa 
en febrero y el inmediato pronunciamiento de los rebeldes de la villa de 
Ayala, Anenecuilco, Cuautlixco y de la ranchería de Moyotepec en marzo), 
coincidieron con el inicio de la cuaresma y el ciclo de las ferias regionales en 
Morelos, fechas detrás de las cuales se encontraba una religiosidad popular 
arraigada, pero que en esencia eran  mecanismos de intercambio mercantil 
constante, entre mercados regionales y santuarios de peregrinación.101 Dichas 
celebraciones y levantamientos fueron paralelos, pues el primero liderado por 
Tepepa se realizó en el marco de la feria de la Candelaria el día dos de febrero; y el 
de Ayala, al mando de Torres Burgos, Montaño y Zapata se llevó a cabo durante 
el inicio de la feria del segundo viernes de cuaresma en Cuautla; mientras que 
el alzamiento de Tlaltizapán, liderado por Trinidad Ruiz, se hizo en el marco 
de la feria de los tres martes, es decir, el tercer martes de cuaresma. Lo que nos 
permite aseverar que existió una red de “intelectuales pueblerinos” y “gente de 
razón” relacionados con la escritura, quienes se caracterizaban tanto por su 
preocupación por la situación que se vivía en la región como por su constante 
actualización sobre lo acontecido a nivel nacional. Es aquí donde encontramos 
el papel trascendental del pastor metodista ya aludido. 

Durante las siguientes semanas estos levantamientos fueron generando 
adeptos y uniformidad para conformar oficialmente y autoproclamarse como 
Ejército Libertador del Sur el 25 de marzo en Jolalapan, Puebla, eligiéndose a 
Emiliano Zapata como general en jefe.  Si bien se inscribían en la defensa del 
Plan de San Luis, el haber elegido autónomamente les permitió mantener una 
independencia política con respecto al maderismo.102 Así que mientras los 
zapatistas se preparaban para negociar con Madero y se tenía la presión de 
Ambrosio Figueroa,  el ya mencionado José Trinidad Ruiz promulgó el Plan 
de Tlaltizapán el 26 de julio; con ello se marcó un antecedente fundamental 
en la historia del zapatismo: la escritura como elemento de difusión de ideas y 
proclamas que planteaba una visión política propia.

De este modo, la proclama iniciaba con el manifiesto al pueblo de Morelos y 
en ella se mantenía incólume la tradición de los Planes políticos decimonónicos, 
pues se hacía un diagnóstico de la situación que se vivía desde los levantamientos 
y la conformación del Ejército Libertador del Sur. En dicho texto se hacía un 
“grito de rebelión”, “lanzado a los cuatro vientos del estado”, pregonado por 
los “patriotas honrados” que formaron el autoproclamado “Gabinete Agrario 

101	 Aguilar, “El origen…”, 39.
102	 Pineda, La irrupción…, 87.



33

Historia y Espacio, vol. 21, nº 65. Julio - Diciembre 2025. Cali, Colombia.
ISSN 0120-4661 (Impreso). ISSN 2357-6448 (En línea). e30315087

Popular”. Además, se acusaba a los hacendados de “ricos y fanfarrones” en su 
mayor parte españoles, quienes a través de su “maquiavélico odio” arrojaron 
un padrón de ignominia sobre “el valiente y estoico” Ejército Libertador de 
Morelos, perteneciente a los aguerridos generales Emiliano Zapata y Gabriel 
Tepepa, quien recientemente había sido asesinado por Federico Morales, 
perteneciente al ejército libertador del Estado de Guerrero y que militaba bajo 
las órdenes del general Ambrosio Figueroa.103 Como se puede apreciar, el texto 
dibujaba el contexto de la lucha y mantenía muy presente el antagonismo de los 
pueblos con respecto a las haciendas; esto prueba que, efectivamente, pervivía 
en el imaginario colectivo la idea del hacendado-gachupín que se resistía, a su 
vez, a perder su poder regional.

De igual forma, en la proclama que sigue siendo parte del diagnóstico 
realizado por José Trinidad Ruiz sigue manifestándose su influencia como 
pastor metodista, poniéndose en evidencia abiertamente su “liberalismo 
popular”, dado que rescataba elementos del pasado regional para justificar su 
sublevación. Asimismo, en sus intervenciones hacía referencias constantemente 
a las “sagradas escrituras” en donde Dios tenía un papel fundamental en la 
conciencia de los pueblos que realizarán el cambio por sí mismos a través del 
movimiento armado. Su discurso también contenía analogías y comparaciones 
con las narraciones bíblicas que ponían de manifiesto su conocimiento e 
interpretación sobre las condiciones en que las comunidades surianas se 
encontraban previamente a 1911. Otro aspecto que es de suma importancia 
recalcar, es que a diferencia del Plan de Ayala que se promulgó en noviembre, es 
decir cuatro meses después, aún se reconocía a Francisco I. Madero como “líder 
de la revolución” y también se hacía referencia a las diversas denostaciones 
que los alzados recibieron por parte de los medios de comunicación que los 
acusaron desde una visión racista de “incivilizados” a partir de las referencias 
a la civilización occidental europea y las invasiones bárbaras que dieron pie al 
nacimiento de la Edad Media. De esta forma, el Plan de Tlaltizapán expresaba:

Henos aquí, señores hacendados, en el nombre de Dios y de los pueblos, 
levantando el nefando guante que al grito ensordecedor de la diatriva 
[sic] y al destemplado alarido de la calumnia, habéis arrojado descarada 
e impunemente por la prensa sobre los denodados hijos defensores del 
estado de Morelos, que ayudaron impertérritos al señor Madero en su 

103	 José Trinidad Ruiz, “El Plan de Tlaltizapán, 26 de julio de 1911”, en Atlas Histórico de América 
Latina y el Caribe. Tomo 2. Aportes para la descolonización pedagógica y cultural. De la revolución 
mexicana a nuestros días, (Buenos Aires: Universidad Nacional de Lanús, 2016), 42.



34

Los saberes de los pueblos y la tradición escrita. José Trinidad Ruiz y El Plan de Tlaltizapán, julio de 1911
Armando Josué López Benítez

bendita causa; llamándolos bandidos, en vez de ¡héroes! y ¡bárbaros! como 
los hunos en el imperio godo romano, porque con el fuego de sus rifles 
y de sus carabinas azotaron a las espaldas del tirano e hicieron bramar a 
las fieras del caciquismo y reconcentrar en pago veloz a los hacendados y 
ricos enemigos del pobre, hasta refugiarse en los hoteles de la metrópoli; 
y desde ahí, dizque llorar sobre las ruinas de la Heroica Cuautla, Morelos, 
como Jeremías el piadoso lloraba sobre las ruinas de la Ciudad Santa. 
Henos aquí listos para defender la bendita causa de los pueblos que, 
agobiados bajo el peso de excesivas exigencias de los ricos, por no tener 
montes para su ganado, para leña, para carbón, tierras de temporal y de 
riego suficientes para vestir y educar dignamente a sus hijos, porque los 
pueblos donde viven, ya no son pueblos como en otros estados, sino 
«corrales» donde están amontonados los árboles y los hombres con sus 
familias confundiéndose con las bestias de carga y el ganado por falta de 
extensión, por falta de terrenos y montes, etc., por todos estos males que 
son la pesadilla de los pueblos, venimos como leales.104

El Plan de Tlaltizapán, como puede apreciarse, en el apartado principal 
que fue titulado como “Bases del Plan”, tiene planteamientos sumamente 
profundos que muestran que José Trinidad Ruiz tenía muy clara la situación 
que vivían los pueblos con respecto a las haciendas, y por eso fue el primero 
que supo expresarlo por escrito. Al igual que meses después, como plantearía 
el Plan de Ayala, la proclama de Tlaltizapán aterrizó en soluciones concretas 
que las comunidades realizaron a través de la rebelión abierta. Fue un momento 
coyuntural que contrastó con las disertaciones que se planteaban en Cuautla 
durante el mismo periodo, pues aún se consideraba al arrendamiento de tierras 
como un elemento importante de subsistencia para la gente que no tenía acceso 
a ellas.

Al respecto, Carlos Barreto Mark plantea con atino “el arrendamiento fue 
parte de las que, sobre la tenencia de la tierra, manejaron los zapatistas durante 
las etapas previas al Plan de Ayala. Al menos entre los meses de mayo y julio 
de 1911, […] permaneció activamente en el lenguaje de los revolucionarios 
surianos”105 De tal suerte que se puede observar que el planteamiento del Plan 
de Tlaltizapán comenzó a radicalizarse (en cuanto a la acción revolucionaria 
de los pueblos y sus capacidades en la guerra) ya en julio de ese mismo año, 
104	 Trinidad, “El Plan de Tlaltizapán…”, 42.
105	 Carlos Barreto Mark, “Entre campesinos, arrendatarios y el Plan de Ayala: Recuerdos y 

testimonios de una revolución”, en A cien años del Plan de Ayala, comps. Édgar Castro Zapata 
y Francisco Pineda Gómez, (México: Fundación Zapata y los Herederos de la Revolución/
Ediciones Era, 2013) 189. 



35

Historia y Espacio, vol. 21, nº 65. Julio - Diciembre 2025. Cali, Colombia.
ISSN 0120-4661 (Impreso). ISSN 2357-6448 (En línea). e30315087

dado que la rebelión en el sur en contra de Porfirio Díaz fue masiva y la toma 
de Cuautla, en mayo de 1911, fue crucial, ya que fue cuando los zapatistas 
pudieron percibir que, “en el proceso los poderosos se hicieron débiles y los 
humildes fuertes”.106 El documento apuntaba en sus puntos fundamentales: 

1.º Respetamos al señor don Francisco I. Madero como jefe triunfador 
del «Plan de San Luís Potosí», proclamado el 25 de Mayo de 1910— sobre 
el «Sufragio Efectivo y No reelección», y por ende al señor Francisco 
L. de la Barra, actual presidente de nuestra república, con todo su 
Gobierno provisionalmente constituido. 2.º Mientras los pueblos del 
estado de Morelos están en pie de guerra, haciendo sus demandas al 
actual presidente de la república, no deben reconocer más gobernador 
ni mandatarios, que no sean las autoridades provisionales, siempre que 
a los pueblos estén conformes con ellas. Y hasta que esté el estado en 
paz, entonces se procederá al nombramiento de gobernador y demás 
autoridades legalmente constituidas. 3.º El tema capital de nuestro plan, 
es: que los pueblos sean superiores a las haciendas, y no las haciendas a los 
pueblos, como pasa actualmente no solo en el estado de Morelos, sino en 
toda la nación. Por eso nuestro grito de rebelión es: ¡¡Abajo los monopolios 
de tierras, montes y aguas!! ¡¡Mueran las haciendas!! ¡¡Vivan los pueblos!! 
¡¡Muera el agiotismo!! 4.º Evocamos la «Ley Agraria Efectiva», no para 
localizar al estado de Morelos, donde hay muchas haciendas de españoles y 
otros sindicatos, sino para hacerla extensiva a los demás pueblos de nuestra 
república que quieran aceptarla. La forma en que la deseamos aquí en el 
estado de Morelos, el comité del gabinete dará a conocer oportunamente 
su «Memorial Agrario» cuando lo exijan las circunstancias.107 

Como puede observarse, para entonces la proclama comenzó a radicalizarse, 
aunque aún existía cierta expectativa de que Madero cumpliera con el 
planteamiento en su propio Plan y se le consideraba que se le “debía respeto”. No 
obstante, lo cierto es que desde el 26 de mayo había lanzado un manifiesto que 
establecía que había que realizar algunos sacrificios pues desde su perspectiva 
no se podían cumplir las aspiraciones en la “cláusula tercera del Plan de San 
Luis Potosí”, es decir, la agraria.108 Finalmente, en el apartado número cinco 
José Trinidad Ruiz como único firmante del Plan de Tlaltizapán planteó que:    

106	 Pineda, La irrupción…, 10.
107	 Trinidad, “El Plan de Tlaltizapán…”, 42-43. 
108	 Pineda, La irrupción…, 10.



36

Los saberes de los pueblos y la tradición escrita. José Trinidad Ruiz y El Plan de Tlaltizapán, julio de 1911
Armando Josué López Benítez

5.º Confiamos y esperamos en que la demanda que hacemos a nuestro 
actual Gobierno democrático, en nombre de los pueblos que dignamente 
representamos, será debidamente atendida: de otro modo, no importa que 
seamos los apóstoles mártires de nuestra fecunda idea, pues a ejemplo 
de los inmortales Tiberio y Cayo Graco que como tribunos inmaculados 
implantaron la Ley Agraria en Roma a trueque de sus vidas; así nosotros, 
resueltos y decididos hemos recogido el guante a los hacendados instigados 
por su espíritu turbulento y contencioso, con el fin de redimir a nuestros 
pueblos de su miseria, esperando que la humanidad nos haga justicia, 
la historia falle nuestros actos cuando se calme un tanto el oleaje de las 
pasiones revolucionarias, y que la sangre heroica de nuestros valientes 
asociados derramada en los campos de batalla, caiga como la sangre de 
Abel sobre la cabeza de nuestros Caínes burgueses y hacendados, como un 
anatema, como una maldición eterna para todos los tiranos.109

Podemos considerar que, sin lugar a duda, la proclama de Tlaltizapán 
realizada por José Trinidad Ruiz fue un antecedente del Plan de Ayala, 
documento en cuya redacción también participó el pastor metodista, aunque 
no sea muy reconocido por la historiografía del zapatismo.

Hay elementos en común en ambos documentos, particularmente desde la 
perspectiva de los pueblos en oposición a las haciendas, cuestión que, de igual 
forma, fue puesta de manifiesto desde el levantamiento de Ayala el 11 de marzo, 
pues como apunta Francisco Pineda: “En el kiosko de Villa de Ayala, el profesor 
Pablo Torres Burgos fue el encargado de leer el Plan de San Luis; […]. El profesor 
Otilio Montaño, luego de la lectura del Plan de San Luis, lanzaría la consigna 
de la otra revolución que comenzaba, ‘Abajo haciendas. Viva Pueblos’».110 El 
punto en común entre los tres personajes fue el manejo de conceptos básicos 
que competían a la comunidad, aparte de ser todos maestros; no obstante, 
sabemos que Pablo Torres Burgos, no alcanzó a llegar a ese momento cumbre 
del Ejército Libertador, por ende, la responsabilidad en preparar el Plan de 
Ayala recayó no sólo en Zapata, sino que también tuvieron injerencia Montaño 
y Trinidad Ruiz, quien además presumiblemente aportó el sentido patriótico 
con el que inicia el documento:

“Los que subscribimos, constituidos en Junta Revolucionaria para sostener 
y llevar á cabo las promesas que hizo la revolución del 20 de noviembre de 
1910, […] declaramos solemnemente ante la faz del mundo civilizado que 

109	 Trinidad, “El Plan de Tlaltizapán…”, 43. 
110	 Pineda, La irrupción…, 78.



37

Historia y Espacio, vol. 21, nº 65. Julio - Diciembre 2025. Cali, Colombia.
ISSN 0120-4661 (Impreso). ISSN 2357-6448 (En línea). e30315087

nos juzga y ante la Nación á que pertenecemos y amamos, los principios 
que hemos formulado para acabar con la tiranía que nos oprime y redimir 
á la patria de las dictaduras que se nos imponen”.111 

De igual forma, de acuerdo a la formación política del propio José Trinidad 
Ruiz y del propio Otilio Montaño, es muy probable su injerencia en la firma de 
dicho texto en Ayoxuxtla: “después de la firma, Montaño pidió pasar a jurar 
bandera; y que al terminar de jurar todos, cantaron el Himno Nacional”.112

Este fue el momento en que el zapatismo consolidó su propia visión de lucha, 
sus postulados y proclamas sin que existiera una solicitud. Sin embargo, con el 
Plan de Ayala se planteaba la recuperación de lo perdido “con las armas en las 
manos”, lo cual nos permíte dimensionar la profundidad de su bandera de lucha.

Conclusiones
Podemos concluir que, sin lugar a duda, la tradición escrita fue un elemento 
intrínseco en la identidad de los pueblos que se convirtieron en zapatistas 
a partir de 1911 y que se reflejó en el Plan de Tlaltizapán y el Plan de Ayala 
promulgados en ese mismo año. Esto nos permite advertir la historia de larga 
duración que el contacto con el mundo occidental (en un proceso de sujeción) 
permitió a las comunidades reelaborar ese proceso de dominio y apropiárselo 
para de esa forma mantener sus vínculos comunitarios y defender su territorio. 
Esto se evidenció en fenómenos como, en primer lugar, la conformación de la 
dominación colonial en el proceso de congregaciones (donde los asentamientos 
se reordenaron y se formalizó su nueva ubicación a través de Cédulas Reales); y 
en segundo lugar, en el proceso de evangelización a través de las obras teatrales 
que se representaban en los atrios de las iglesias, cuya finalidad era atraer a 
los neófitos a la doctrina cristiana y posteriormente la recuperación de sus 
Títulos Primordiales.

No obstante, la tradición de realizar dichas obras se mantuvo vigente hasta 
el periodo del levantamiento zapatista con un sentido patriótico, enmarcado 
en el liberalismo decimonónico. De igual manera, un factor de influencia en 
los pueblos fue su participación en los movimientos políticos y conflictos 
nacionales a lo largo del siglo XIX, pasando desde la guerra de independencia 
o las querellas intestinas entre liberales y conservadores, hasta los conflictos 
internacionales en donde se hicieron públicos muchos planes políticos que 

111	 “Plan de Ayala”, Ciudad de México, El Diario del Hogar, 15 de diciembre de 1911. 
112	 Pineda, La irrupción…, 195.



38

Los saberes de los pueblos y la tradición escrita. José Trinidad Ruiz y El Plan de Tlaltizapán, julio de 1911
Armando Josué López Benítez

ponían de manifiesto diversas inconformidades y que proponían soluciones 
a las que, en ocasiones, se llegarían por la vía armada.

Este aspecto que sin lugar a duda permitió a las comunidades nutrir su acervo 
político y cultural, el cual manifestaron abiertamente con la ampliación de su 
vocabulario político que seguía manteniendo una perspectiva comunitaria. 
Por ende, no debe sorprender que personajes como José Trinidad Ruiz no 
sólo como pastor protestante sino en su papel de maestro, fuera fundamental 
para conceptualizar, explicar y dar a conocer la situación que se vivía en la 
región, dado que con una perspectiva particular de la patria y las relaciones 
tejidas en su andar, logró entrar en contacto con personajes como Pablo Torres 
Burgos y Otilio Montaño, que también eran profesores y que compartían una 
óptica pueblerina al ser habitantes de la región. Por eso los planes como el de 
Tlaltizapán y el de Ayala fueron la muestra clara del sentir de los pueblos, de 
su diagnóstico y de las soluciones que proponían llevar a cabo a través de la 
rebelión abierta o como se señalaba en los escritos “con las armas en las manos”.

Referencias bibliográficas

Fuentes primarias impresas
“Plan de Cuernavaca, 16 de enero de 1824” (edición facsimilar y transcripción), 
en La Revolución por escrito. Planes político-revolucionarios del estado de Morelos, 
siglos XIX y XX, coord. Carlos Barreto Zamudio, (Cuernavaca: Secretaría 
de Información y Comunicación-Gobierno del Estado de Morelos, 2013), 
205-206.
“Plan de Cuernavaca, 13 de enero de 1858” (edición facsimilar y transcripción), 
en La Revolución por escrito. Planes político-revolucionarios del estado de Morelos, 
siglos XIX y XX, coord. Carlos Barreto Zamudio, (Cuernavaca: Secretaría 
de Información y Comunicación-Gobierno del Estado de Morelos, 2013), 
225-227.
“Plan de Jonacatepec, 19 de febrero de 1870” (edición facsimilar y 
transcripción), en La Revolución por escrito. Planes político-revolucionarios del 
estado de Morelos, siglos XIX y XX, coord. Carlos Barreto Zamudio, (Cuernavaca: 
Secretaría de Información y Comunicación-Gobierno del Estado de Morelos, 
2013), 229-232.
“Plan de la Ciudad de Morelos 3 de agosto de 1829” (edición facsimilar y 
transcripción), en La Revolución por escrito. Planes político-revolucionarios del 
estado de Morelos, siglos XIX y XX, coord. Carlos Barreto Zamudio, (Cuernavaca: 



39

Historia y Espacio, vol. 21, nº 65. Julio - Diciembre 2025. Cali, Colombia.
ISSN 0120-4661 (Impreso). ISSN 2357-6448 (En línea). e30315087

Secretaría de Información y Comunicación-Gobierno del Estado de Morelos, 
2013), 217-220.
Trinidad Ruiz, José, “El Plan de Tlaltizapán, 26 de julio de 1911”, en Atlas 
Histórico de América Latina y el Caribe. Tomo 2. Aportes para la descolonización 
pedagógica y cultural. De la revolución mexicana a nuestros días, Buenos Aires: 
Universidad Nacional de Lanús, 2016, pp. 42-44.
Miguel Salinas, Historias y paisajes morelenses, (Tlalpan: Imprenta del Asilo 
Patricio Sanz, 1924).
Tylor, Edward B. Anahuac or Mexico and the mexicans ancient and modern, 
(London: Longmans, Green, Reader, and Dyer Publisher, 1877).

Hemerografía
“Plan de Ayala”, Ciudad de México, El Diario del Hogar, 15 de diciembre de 1911.
Smith, Lucio C., “¿Cuáles son las ventajas de incorporación de las escuelas 
evangélicas a las oficiales?”, El Abogado Cristiano Ilustrado, Ciudad de México, 
15 de enero de 1895.
Páginas web
Sánchez Cruz, Alan, “Al general José Trinidad Ruiz”, El Evangelista Mexicano, 
enero, 2020. Disponible en: https://elevangelistamexicano.org/2023/03/15/
al-general-jose-trinidad-ruiz-2/ (consultado el 20 de mayo de 2025).  

Bibliografía
Aguilar Domínguez, Ehécatl Dante, “El origen del Ejército Libertador del Sur: 

entre las villas de Ayala y de Tlaltizapán, 1911”, en La utopía del Estado: genocidio 
y contrarrevolución en territorio suriano, coords. Armando Josué López Benítez 
y Víctor Hugo Sánchez Reséndiz, (México: Museo del Chinelo/Libertad Bajo 
Palabra), 2018, 25-44.

Álvarez Moctezuma, Israel, “La cultura musical en los ámbitos indígenas en la Nueva 
España”, en Arqueología Mexicana, Vol. XVI, Núm. 94, (2008): 47-51.

Barreto Mark, Carlos, “Entre campesinos, arrendatarios y el Plan de Ayala: 
Recuerdos y testimonios de una revolución”, en A cien años del Plan de Ayala, 
comps. Édgar Castro Zapata y Francisco Pineda Gómez, (México: Fundación 
Zapata y los Herederos de la Revolución/Ediciones Era, 2013), 175-212.

Barreto Zamudio, Carlos, “Introducción. Los Planes políticos en la historia de 
Morelos”, en La Revolución por escrito. Planes político-revolucionarios del estado de 
Morelos, siglos XIX y XX, coord. Carlos Barreto Zamudio, (Cuernavaca: Secretaría 
de Información y Comunicación-Gobierno del Estado de Morelos, 2013), 11-31.

Barreto Zamudio, Carlos, “’Para que fuera nuestra bandera’. El Plan de Ayala y el 
camino histórico de los planes político-revolucionarios en Morelos”, en A cien 
años del Plan de Ayala, comps. Édgar Castro Zapata y Francisco Pineda Gómez, 

https://elevangelistamexicano.org/2023/03/15/al-general-jose-trinidad-ruiz-2/
https://elevangelistamexicano.org/2023/03/15/al-general-jose-trinidad-ruiz-2/


40

Los saberes de los pueblos y la tradición escrita. José Trinidad Ruiz y El Plan de Tlaltizapán, julio de 1911
Armando Josué López Benítez

(México: Fundación Zapata y los Herederos de la Revolución/Ediciones Era, 
2013), 113-152. 

Barreto Zamudio, Carlos, Rebeldes y bandoleros en el Morelos del siglo XIX (1856-1876). 
Un estudio histórico-regional, (Cuernavaca: Gobierno del Estado de Morelos, 2012).

Basave, Agustín, México mestizo: Análisis del nacionalismo mexicano en torno a la 
mestizofilia, (México: FCE, 2011).

Burkhart, Louise M., “Pageantry, passion and punishment”, in Nahuatl Theater. 
Volume 4. Nahua christianity in performance, Barry D. Sell and Louise M. Burkhart, 
(Oklahoma: University of Oklahoma Press, 2009), 3-50.

Carrasco, Pedro, “La transformación de la cultura indígena durante la colonia”, en 
Historia Mexicana, Vol. 25, Núm. 2 (98), (1975): 175-203.

Connaughton, Brian F., “Ágape en disputa: fiesta cívica, cultura política regional y 
la frágil urdimbre nacional antes del Plan de Ayutla”, en Historia Mexicana, Vol. 
45, No. 2 (178), (1995): 281-316.

Escamilla Udave, Jorge, “Religiosidad Popular y teatro indígena en el centro de 
Veracruz”, en Religiosidad popular y cosmovisiones indígenas en la historia de México, 
coord. Johanna Broda, (México: CONACULTA/ENAH-INAH, 2009), 51-61.

Fuentes Bazán, María Eugenia, “Los estudiantes del Instituto Metodista Mexicano 
y la Revolución Mexicana”, Dimensión Antropológica, Año, 6, Vol. 17, (1999): 
123-146.

Gruzinski, Serge,  La colonización de lo imaginario. Sociedades indígenas y 
occidentalización en el México español. Siglos XVI-XVIII, (México: FCE, 1995).

H. de Giménez, Catalina, Así cantaban la revolución, (México: Grijalbo/CONACULTA, 
1990).

Héau, Catherine, “Cultura popular y política: el liberalismo popular en México, siglo 
XIX”, en El retorno de las culturas populares en las ciencias sociales, coord. Gilberto 
Giménez, (México: IIS-UNAM, 2017), 83-99.

Hernández Chávez, Alicia, Aneneculco. Memoria y vida de un pueblo, (México: FCE/
El Colegio de México-Fideicomiso Historia de las Américas, 1993).

Horcasitas, Fernando, Teatro Náhuatl. Épocas novohispana y moderna. Tomo I, 
(México: UNAM, 2004).

Loera Chávez y Peniche, Margarita y Mauricio Ramsés Hernández Lucas, Los 
espíritus de los volcanes, (México: CONACULTA-ENAH-INAH, 2015).

López Benítez, Armando Josué, “La resistencia cultural de los pueblos surianos, 
antecedente del Zapatismo”, en Zapatismos. Nuevas aproximaciones a la lucha 
campesina y su legado posrevolucionario, coords. María Victoria Crespo y Carlos 
Barreto Zamudio, (Cuernavaca, CICSER-UAEM, 2020), 31-69.

López Benítez, Armando Josué, “Liberalismo popular: ciudadanía, acusación 
criminal y defensa territorial. El caso de Jovito Serrano, Yautepec, Morelos (1883-
1905)”, Revista de Historia de América, No. 163, (2022): 53-84.

López Benítez, Armando Josué, De reyes, sirenas y bandidos: Cosmovisión y religiosidad 
popular en la región morelense, (1862-1913), (México: Tesis Doctorado en Estudios 
Mesoamericanos, FFyL-UNAM, 2021).



41

Historia y Espacio, vol. 21, nº 65. Julio - Diciembre 2025. Cali, Colombia.
ISSN 0120-4661 (Impreso). ISSN 2357-6448 (En línea). e30315087

Mallón, Florencia E., Campesino y nación. La construcción de México y Perú poscoloniales, 
(México: CIESAS/El Colegio de San Luis/El Colegio de Michoacán, 2003).

Martínez Díaz, Baruc, In Atl, In Tepetl. Desamortización del territorio comunal y 
cosmovisión náhuatl en la región de Tláhuac (1856-1911), (México: Libertad Bajo 
Palabra, 2019).

Menegus Bornemann, Margarita, “Los títulos primordiales de los pueblos de indios”, 
Estudis. Revista de Historia Moderna, No. 20, (1994): 207-230.

Navarrete Linares, Federico, “¿Qué significaba ser indio en el siglo XIX?”, en Los 
indígenas en la independencia y en la revolución mexicana, coords. Miguel León 
Portilla y Alicia Mayer, (México: Fideicomiso Texeidor/INAH/UNAM, 2010), 
171-190.

Navarrete Linares, Federico, Las relaciones interétnicas, (México: UNAM, 2004).
Olivera Sedano, Alicia, “El Plan de Ayala y Otilio Edmundo Montaño”, en El Plan de 

Ayala. Un siglo Después, comp. Laura Espejel López (México: Secretaría de Cultura/
INAH, 2018), 183-190.

Pérez Vejo, Tomás, España en el Debate público mexicano, 1836-1867. Aportaciones 
para una historia de la nación, (México: El Colegio de México/ENAH-INAH, 2008).

Pineda Gómez, Francisco, “El Plan de Ayala y los saberes de los campesinos 
revolucionarios”, en A cien años del Plan de Ayala, comps. Édgar Castro Zapata 
y Francisco Pineda Gómez, (México: Fundación Zapata y los Herederos de la 
Revolución/Ediciones Era, 2013), 213-242.

Pineda Gómez, Francisco, “La representación del indio. Fiesta y guerra de la 
oligarquía”, Revista Cuicuilco, Vol. 9, Núm. 24, (2002): 1-26.

Pineda Gómez, Francisco, La irrupción zapatista, 1911, (México: Ediciones Era, 2014).
Pittman Jr., Dewitt Kennieth, Hacendados, campesinos y políticos. Las clases agrarias y 

la legislación del Estado Oligárquico, (México: FCE, 1994).
Rey Hazas, Antonio, Teatro breve del siglo de oro, (Madrid: Alianza Editorial, 2002).
Reynoso Jaime, Irving, “Cuernavaca, 1834: el rescoldo castellano. Los intereses 

locales y el fracaso del primer federalismo”, en La Revolución por escrito. Planes 
político-revolucionarios del estado de Morelos, siglos XIX y XX, coord. Carlos Barreto 
Zamudio, (Cuernavaca: Secretaría de Información y Comunicación-Gobierno del 
Estado de Morelos, 2013), 33-57.

Reynoso Jaime, Irving, “Dos proyectos de Nación: liberalismo y campesinado en 
la región morelense”, en Historia, sociedad y cultura en Morelos. Ensayos desde la 
historia regional, coords. Horacio Crespo y Luis Anaya Merchant, (Cuernavaca: 
UAEM, 2007), 31-58.

Reynoso Jaime, Irving, Las dulzuras de la libertad. Haciendas, ayuntamientos y milicias 
durante el primer liberalismo, distrito de Cuernavaca 1810-1835, (Cuernavaca: 
Secretaría de Información y Comunicación del Gobierno del Estado de Morelos, 
2013).

Ríos Saloma, Martín La península ibérica en la Baja Edad Media, (México: IIH-UNAM, 
2021). 



42

Los saberes de los pueblos y la tradición escrita. José Trinidad Ruiz y El Plan de Tlaltizapán, julio de 1911
Armando Josué López Benítez

Rueda Smithers, Salvador, “Hacia la relectura del Plan de Ayala en A cien años del 
Plan de Ayala, comps. Édgar Castro Zapata y Francisco Pineda Gómez, (México: 
Fundación Zapata y los Herederos de la Revolución/Ediciones Era, 2013), 13-50.

Sánchez Reséndiz, Víctor Hugo, “La Loa a Agustín Lorenzo. La tradición de la palabra 
escrita en el Sur”, en Agustín Lorenzo: territorio, cosmovisión y resistencia, coords. 
Víctor Hugo Sánchez Reséndiz y Armando Josué López Benítez, (México: Museo 
del Chinelo/Libertad Bajo Palabra, 2022), pp. 277-326.

Sánchez Reséndiz, Víctor Hugo, De rebeldes fe. Identidad y formación de la conciencia 
zapatista, (Cuernavaca: Instituto de Cultura de Morelos/Editorial La Rana del 
Sur, 2006).

Sotelo Inclán, Jesús, Raíz y razón de Zapata, (México: CONACULTA, 2001).
Tanck de Estrada, Dorothy, Pueblos de indios y educación en el México colonial, 1750-

1821, (México: El Colegio de México, 1999).
Tutino, John, El corazón de México. De cómo las comunidades forjaron el capitalismo, una 

nación y la historia global, 1500-2000, (México: FCE/CONAHCyT, 2024).
Warman, Arturo, La danza de moros y cristianos, (México: INAH, 1985).
Wobeser, Gisela von, La formación de la hacienda en la época colonial. El uso de tierra 

y agua, (México: UNAM, 1983).
Womack Jr., John. Zapata y la revolución mexicana, (México, Siglo XXI Editores/

SEP-Dirección General de Publicaciones, 1985).

Información de proveniencia del artículo: El presente artículo de investigación 
hace parte del dossier “Reforma, Libertad, Justicia y Ley. Un acercamiento al 
movimiento revolucionario zapatista”.
Contribuciones del autor: Armando Josué López Benítez: Investigación, 
escritura y redacción.
Financiación: El autor declara que no recibió recursos para la escritura o 
publicación de este artículo.
Implicaciones éticas: El autor no tiene ningún tipo de implicación ética que 
se deba declarar en la escritura y publicación de este artículo.
Licencia Creative Commons: Reconocimiento- No Comercial - Compartir 
Igual 4.0 (CC BY-NC-SA 4.0) 2025.


	_Hlk200319219
	_Hlk214288194
	_Hlk214288800
	_Hlk214289297

